

F. GINER DE LOS RÍOS

# Filosofía y Sociología

goer 1



## HENRICH Y C: - EDITORES - BARCELONA

OBRAS PUBLICADAS Y EN PUBLICACIÓN

#### Obras monumentales

- LOS MESES. Texto de los Spes. Alarcón, Campoamor, Cánovas del Castillo, Castelar, Echegaray, Ferrari, Mañé y Flaquer, Núñez de Arce, Palacio, Pereda, Pérez Galdós, Trueba y Valera. Ilustración de los señores Benlliure, Domínguez, Ferrary, Galdfre, Martínez Cubells, Más y Fontdevila, Mestres, Moreno Carbonero, Pellicer, Plasencia, Riquer, Villegas y Villodas. Portada en oro y colores, fotótpias y cromolitografías, fotógrabados, cabeceras, finales, retratos y autógrafos. Nueva edición monumental en papel vitela. Un tomo en pergamino, 80 días.
- LA VIDA MILITAR EN ESPAÑA. Cuadros y dibujos de don José CUSACHS. — Texto de D. FRANCISCO BARADO. — Edición de gran lujo, en folio mayor, con 24 làminas fototípicas y 249 grabados, viñetas, cabeceras y finales. Un tomo ricamente encuadernado, 125 ptas.
- LA TIERRA DE MARIA SANTÍSIMA. Costumbres andaluzas, por Benito Mas y Prat. Cuadros y viñetas de José García Ramos. 38 fáminas en fototipia, mas de 100 fotograbados, elegantes tapas, en oro y relieves. Un tomo de 500 páginas, gran tamaño, 60 plas.
- LAS CAPITALES DEL MUNDO. Madrid, E. CASTELAR; Paris, F. COPBE; San Petersburgo, M. DE VOGUE; Roma, G. BOISSIER; Viena, JULIBTA ADAM; Constantinopla, P. LOTI; Londres, C. DILBE; Berlin, A. PROUST; Nueva York, CONDE DE KERATRY; El Cairo, G. PELLETAN; Méjico, A. GENIN, etc., etc. Hustraciones de Checa, Mélida, Becker, Béraud, Besnard, Bonnat, Bridgman, Cherbet, Berniamin, Constant, Dawant, Detaille, Edelfelt forati, Friant, Giallina, Gœneutte, Jeanniot, Krogh, Menzel, Wahlberg, Pille, Humphrey, etc., etc. Grabados al hoj de Barbant, Bazin, Rousseau, Ruffe, etc. 255 grabados intercalados en el texto, 25 portadas y 44 lamínas sueltas. Un tomo de 616 páginas, 35 plas.

#### Obras varias

- MEMORIAS DE UN PENSIONADO EN ROMA (LA VIDA ARTÍSTICA), por Luis DE Llanos. Un volumen de 366 páginas en rústica, 2 plas.
- GRAN DICCIONARIO GEOGRÁFICO, ESTADÍSTICO É HISTÓRICO DE ESPAÑA Y SUS PROVINCIAS. Cuatro tomos encuadernados, 40 ptas.
- AMERICANOS CÉLEBRES (GLORIAS DEL NUEVO MUNDO), por la Baronesa DE Wilson (2.ª edición). Dos tomos rústica, 10 ptas. — Encuadernados, 12'50.
- APÉNDICES AL CÓDIGO CIVIL, por D. LEÓN BONEL Y SÁNCHEZ.

Cinco tomos, 7'50 ptas. uno. - La obra completa, 35 ptas.

LOS CANARIOS, por el Dr. Brehm. — Guía práctica para la cría y alimentación de los canarios, ruiseñores, mirlos, etc., con 6 láminas en colores.

En rústica, 1'50 ptas.

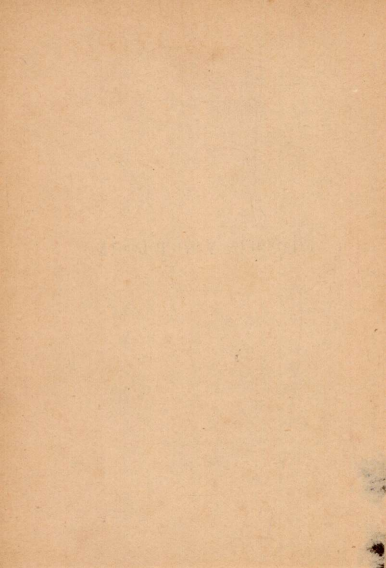
IRREIVINDICACIÓN DE EFECTOS AL PORTADOR EN LOS CASOS DE ROBO, HURTO Ó EXTRAVÍO, por D. JUAN MALUQUER Y VILADOT, Fiscal del Tribunal Supremo de Justicia, con un prólogo del Excmo. Sr. D. Antonio Maura. Encuadernada en tela, 4 ptas.

NUESTRA AMÉRICA, por Carlos Octavio Bunge, con un prólogo de Rafael.

Altamira. (Agotada.)

Un tomo en rústica, 3 plas.

# FILOSOFÍA Y SOCIOLOGÍA



R-118012

17 cm

## BIBLIOTECA SOCIOLÓGICA INTERNACIONAL

# F. GINER DE LOS RIOS

Catedrático de la Universidad Central A0

# FILOSOFÍA Y SOCIOLOGÍA

ESTUDIOS

DE

EXPOSICIÓN Y DE CRITICA

能浆

BARCELONA. – 1904 IMPRENTA DE HENRICH Y C.º – EDITORES Córcega 348

ES PROPIEDAD

# LA CIENCIA, COMO FUNCIÓN SOCIAL (1)

I

En nuestros días, cada uno de los principales fines humanos, aun aquellos más intimos y en que la iniciativa del espíritu individual parece más poderosa, ha adquirido el valor de una función social, no sólo en su influjo, sino en el proteso mismo de su formación. El arte, la induscria, la literatura, la moral (2), las lenguas, la

(1) De este trabajo se presentó un extracto al Congreso celebrado en París (Julio de 1897) por el Instituto Internacional de Sociología, extracto que ha sido publicado en el tomo IV de los *Anales* de dicho Instituto (1898).

<sup>(2)</sup> La moral era antes (Aristóteles, Santo Tomás, Kant, Bentham) ciencia de una propiedad del individuo; el desarrollo de la sociologia moderna ha venido à convertirla en ciencia de un «fenómeno social». La sociedad es hoy considerada las más veces como el verdadero sujeto de la ética: sea que asi directamente se afirme (Hegel, Darwin, Schäffle), sea que al menos se estime la vida moral como resultado exclusivo de la acción del medio sobre el individuo (Lange, Marx, y en general todo socialismo). No faltan doctrinas de diferente sentido (baste citar al propio A. Comte), va con carácter individualista (Guyau, Kirchmann, Renouvier), ya en una dirección que componga la oposición entre ambos términos (Krause, Spencer). - Según Azcarate, en sus lecciones sobre el Plan de la Sociología, en el Ateneo de Madrid, la vida moral ocupa

economía, son hoy reconocidos, al modo de los usos y costumbres, como productos de la actividad total del pueblo. El derecho, que, bajo la concepción del liberalismo subjetivo, parecía sobre todo obra del legislador, ha llegado á ser también considerado como función social, gracias en primer término á los esfuerzos de la escuela histórica y de Hegel (1). Hasta la religión, sea totalmente, sea á lo menos en uno de sus aspectos, el humano, ha acabado por entrar en

entre los fines humanos (derecho, economía, moralidad, religión, ciencia y arte) un lugar casi equidistante entre el fin que, á su entender, presenta más carácter social, el juridico, y los más individuales, que estima que son el científico y el artístico.

(1) La concepción del derecho como una obra de la nación, el pueblo, etc., en suma, de la sociedad, ha sido resultado de la cooperación de muchos factores y tendencias, consolidadas en muy diferentes doctrinas: la escuela histórica, Hegel, Marx, Spencer, etcétera. Recuérdese, por ejemplo, la lucha del hegelianismo con los históricos; y sin embargo, Gans quería sólo ampliar la idea de Savigny. En éste, sin embargo, se bosqueja ya (seguramente, por influjo de Sche-lling) la idea de una relación entre el elemento popular y el técnico (Vocación, capitulos I y II), idea que adquiere más y más consistencia en Ahrens (Filosofia del Derecho, passim), en Beseler (Derecho popular y Derecho de los jurisconsultos), Gierke (Derecho privado alemán; Juan Althusio, etc.), Azcárate (por ejemplo, en la Rev. gen. de legislación, Set.-Oct. del 98, página 202), Costa (La vida del derecho, Teoria del hecho juridicol. Posada (Principios de derecho político; Tratado de derecho politico), Giner Calderón / Resumen de Filosofia del Derecho) y otros escritores.

Muy diversa cosa era la doctrina que daba un valor supremo al legislador individual (Rousseau, Bentham, Filangieri, etc.). Hoy día parece advertirse cierta reacción en pro del derecho legislativo (Ihering, Merkel, Stammler), á expensas del consuetudinario, que al-

gunos hasta vuelven à negar.

la misma concepción, y su estudio ha venido á ser un capítulo de la sociología (1).

Hoy día, esta concepción, dejando á un lado ya la vaguedad en los primeros tiempos románticos (2), comienza á desenvolverse con mayor rigor y exactitud. Así, las investigaciones y teorías de Lazarus y la psicología social (3), por una

(1) El movimiento sociológico nace aquí, probablemente, del estudio histórico y comparativo de las religiones, como un factor de la civilización; desde los trabajos de Creuzer, de Burnouf, Max Müller, Fustel de Coulanges, Tylor, Spencer, Stein, Sabatier, Wundt, etc. En general, ha contribuído poderosamente à este fin la idea y organización moderna de la historia, como historia de la civilización, abrazando los diversos elementos de ésta en sus mutuas reacciones.

Entre la Filosofia (especulativa) de la Historia, la Historia de la Civilización y la Sociología, median relaciones, sobre que todavía se discute. Entre nosotros, Sales (Tratado de Sociología), aproximándose à Spencer, aunque con diferencias muy sustanciales, considera que la Sociologia sustituye à la antigua Filosofia de la Historia. De Greef (Transformismo social) establece entre ambas una relación, al menos, de antecedente à consiguiente; Barth (La Filosofia de la Historia, como Sociología, Leipzig, 1897) viene à identificarlas, Azcárate y Posada, en España, representan el punto de vista opuesto; si bien el último adopta una concepción evolucionista, pero compatible con la distinción entre dos ciencias sociales: una, teórica, filosófica, general (la «Filosofia social», de Azcárate); otra, puramente histórica.

(2) Los românticos afirmaban este sentido más bien por intuiciones de fantasía y sentimentalismo poético, que por estudio analítico y objetivo de las cosas, es-

tudio que no era á la sazón tampoco fácil.

(3) La «psicología social» es una de las ciencias que se han diferenciado en nuestros tiempos, merced, sobre todo, al doble (y heterogéneo) influjo de Schelling y de Herbart. Lazaras, que le dió el nombre de «psicología de los pueblos ó naciones» (Völkerpsyder)

parte, y por otra los estudios de Lilienfeld, Schäffle, Spencer, Wundt, Tarde, etc., han principiado á penetrar en los procesos por medio de los cuales esas diversas funciones se cumplen, y á preparar los fundamentos de su explicación general.

He aquí, según parece, los puntos sobre los cuales comienza á establecerse cierta concordancia entre las diversas tendencias de los sociólogos.

Que la sociedad no es una simple yuxtaposición de individuos, sino una unidad propia, real: que hay, pues, un sér social, aunque no fuera ni aparte de sus miembros (lo cual haría de él una entidad escolástica), podría decirse que es hoy uno de esos principios comunes, salvo para al-

chologie), menos exacto que el de «social», perte-nece más directamente á la dirección psicológica de Herbart; y su acción ha sido extraordinaria en tan poco tiempo (pues creo que aún vive, por fortuna), incluso para la elaboración de la sociología y para la concepción social de los fines y obras del espíritu: religión, costumbres, arte, derecho, lengua, etcétera; como quiera que la psicología da, para el, la explicación de la vida social y sus trasformaciones.-Actualmente, la psicología social se encuentra cultivada más bien de una manera indirecta, con ocasión de la sociologia (Fouillée, Tarde, Espinas, Schäffle, Posada, Costa, Patten, Novicow, Le Bon, Giddings, Lester Ward, Simmel...), que directamente, por los psicólogos propiamente dichos; Wundt, que la había tratado de este modo en sa Sistema de Filosofia y en su Ética (como también en sus Lecciones sobre el alma del hombre y la de los animales), ha comenzado á publicar, en 1900 (Leipzig, Engelmann), una monumental Völkerpsychologie, cuyos dos primeros volúmenes tratan del lenguaje.

gunos restos, aunque importantes, del antiguo individualismo atomista, de la extrema izquierda hegeliana, etc. (1). Que sea un organismo fisiológico («biológico» como suele hoy decirse), según querían en otro tiempo los discípulos de Schelling y lo pretenden hoy los que siguen la dirección de Spencer (2); que sea un cuerpo, ó

(2) Justo es restablecer que, antes de la sociología naturalista, los discípulos de Schelling, cuya huella se advierte aún en Fechner, Jäger y otros más modernos, han aplicado á la vida del espíritu las categorías de la ciencia natural; y con este carácter introducen, por ejemplo, el concepto del organismo en las ciencias de la moral, el derecho, la historia, etc. En Krause, por el contrario, el paralelismo entre ciertas formas del Espíritu y su vida y las de la Naturaleza

<sup>(1)</sup> Santamaría de Paredes, aunque reconoce que la sociedad es organismo, ó más bien, organización (El concepto de organismo social, 1896, y Concepto de sociedad, 1901, niega que sea un sér. Otro tanto acontece con Renouvier y los fenomenistas: «la idea de la sociedad, considerada como sér real, no resiste á la critica (Henry Michel, La idea del Estado); así como con algunos publicistas y políticos del antiguo liberalismo clásico, como Laveleye ó Accollas; ó los anarquistas que siguen el ultra-individualismo de Stirner, y aun anarquistas comunistas, como Grave; ò los del nuevo espiritualismo individualista, como Dilthey y A. Menger, à los cuales se debe anadir Ihering, Bolze y otros jurisconsultos individualistas, indicados en mi libro Estudios y fragmentos sobre la teoria de la persona social (1899).-Frente à estas direcciones, que sin duda no son de desdeñar, la corriente general es favorable à la realidad de la sociedad, como un verdadero δντως δν, sea en sentido sustancialista, sea dinámico. El libro quizá más reciente que sostiene este realismo es el de A. Mestre, Las personas morales y el problema de su responsabilidad penal (Paris, 1899); entre nosotros, la teoría realista parece dominante (Maranges, Piernas, Azcarate, Comas, Gil Robles, Costa, Posada, Otero, etc.); en los más, por influjo de Krause.

un sistema nervioso, un cerebro, una conciencia viva, un mecanismo psíquico, una sustancia,

viene de la unidad del Principio absoluto. Y así, aquel concepto, que no pertenece á la ciencia natural, sino á la filosofía general, à la Metafísica, se aplica luego con diverso caracter à cada una de esas esferas; sin tener, por tanto, que buscar, v. gr., cual es la célula, o el tejido conjuntivo, ó el cerebro, ó el aparato secretor, en la sociedad, como la sociologia naturalista contemporánea, ni concluir con el Estado la serie de los tipos de la historia natural, como hacen Carus ó Jäger.-Puede verse, sobre las ideas de Krause á este respecto, las observaciones (La filosofía de la historia en Francia y Alemania) de Roberto Flint. Por cierto que Espinas pone en duda que dichas ideas havan ejercido influjo, cuando Schäffle no cita á Krause en la introducción de su Estructura. No tengo á mano el tomo i de Schäffle; pero es sabido que con frecuencia menciona à aquel filósofo en todo el curso de su libro. cosa tan natural, cuanto que Schäffle es semi-krausiano, al menos en su doctrina jurídica y social, cosa que tampoco él mismo niega.

Además de la preocupación naturalista, todavia hay otras. El «organismo» se entiende muchas veces como un todo de órganos: v. gr., por Fouillée, Santamaria de Paredes, Stein y algunos oradores que en el Congreso del 97 discutieron sobre la legitimidad de su aplicación á la sociedad (discusión curiosa, por cierto). Se olvida aquí: 1.º, que el órgano se define por su función, y esta, como actividad para un fin, por su relación al todo á que sirve; y que decir que el organismo es «un conjunto de órganos» equivale à definir el todo como el conjunto de (sus) partes, cuando éstas no son tales partes, sino por su relación con el todo; 2.6, que, á menos de modificar toda la terminología de la ciencia natural, hay que seguir llamando «organismos» á aquellos individuos biológicos que carecen de órganos (todos los monocelulares, como, por ejemplo, las amebas); 3.º, que la característica del organismo biológico es la división del trabajo, ó sea, la diferenciación de funciones, todas las cuales existen en esos seres, y de la cual, conforme se desenvuelven tipos de vida más compleja, nacen sus órganos especificos respectivos; ó en otros términos, que «la función crea un sistema de energías, un organismo contractual, etc., (1), la realidad sustantiva de la sociedad parece reconocida, ya como superior á los individuos, cuyo fin supremo constituye, ya por el contrario como un medio para los fines de aquellos, que forman el único objeto en definitiva de la vida toda, ya en una doctrina que concierte ambos extremos.

Ahora bien; en todo sér vivo (es decir, en todo sér (2), pues que no existen seres muertos), no

Sobre la sociología naturalista, véase el discurso de Azcárate, Goncepto de la sociología, y el estudio del malogrado González Serrano, La sociología cientifica.

(1) Alude à las diversas concepciones de Schäffle, Lilienfeld, Tarde, Sales, Azcarate, Fouillée, Wundt, etcètera.

(2) Los llamados «seres inorgánicos»—los minerales—ni son seres, ni inorgánicos, sino partes integrantes de verdaderos individuos orgánicos, los astros.— Véase González de Linares, La vida de los
astros; su Introducción al estudio de la Historia Natural, etc.; González Serrano, Ensayos de crítica y de
filosofía.—Importa distinguir esta concepción de otras
unitarias también, pero de muy diverso sentido: la del
mismo Spencer, por ejemplo, la del monismo de
Häckel, la de Soury, etc.

el órgano», según la frase usual, más ó menos perfecta (no al contrario, como pensaba la antigua concepción de la fisiología, como una anatome animata, para la cual primero eran los órganos y luego las funciones, como mero ejercicio de las estructuras). La embriología, la teoría celular y la de la evolución lo han mostrado claramente. Por ejemplo, en su estado inicial de óvulo fecundado, el hombre mismo carece de órganos: ¿deja por esto de ser un organismo? ó hay que aguardar, para llamárselo, á que llegue al estado adulto? Y sin embargo, todavía De Greef llama función social al «acto de cada órgano»; como si el órgano preexistiese à la función.

hav función, por compleja que pueda aparecer, que no tenga su raiz en la unidad indivisa del sér mismo. En los organismos elementales, lo que falta son precisamente los órganos, no las funciones esenciales, que son entonces desempeñadas por la totalidad de aquél. Conforme crece la complicación biológica, comienzan á diseñarse órganos especiales, primero temporales y adventicios; y en los grados superiores de la vida (1), hav siempre sistemas, más ó menos permanentes y complejos, que cumplen las diversas operaciones de cada función. Pero la aparición de estos órganos específicos jamás suprime las funciones difusas del organismo entero. El aparato digestivo, el respiratorio, el reproductor, no suprimen la digestión, la respiración, la reproducción de la célula. Hay más: sin ésta, aquéllos serian inútiles. Ambas coexisten en los seres de organización diferenciada y compleja. En ellos, hay siempre dos formas de verificarse cada función: una forma difusa, que se realiza en inde-

<sup>(1)</sup> Los diversos tipos biológicos ¿son más bien ramas divergentes de un común tronco, que grados, términos de una serie ascendente? El insecto, verbigracia, ¿es, ó no, inferior al vertebrado? La vida de ciertos insectos, que se ha podido estudiar, es acaso más complicada en relaciones, y por tanto en reacciones psíquicas consiguientes á esa complejidad, que la de algunos vertebrados, al menos, los cuales poseen, sin embargo, un sistema cerebro-espinal y una morfología tan rica. ¿Se puede tomar como criterio de la superioridad esta riqueza de estructura, como quieren algunos naturalistas (Häckel, por ejemplo)? Schäffle y Durkheim aplican el mismo criterio á la superioridad de unas sociedades respecto de otras.

finida multiplicidad de centros indistintos, v otra forma intensiva, especializada, condensada en un órgano ó grupo de órganos, encargados del desempeño de ciertas actividades, con exclusión de todas las demás partes del organismo. De estas dos formas. la primera sirve de base á la segunda. En otros términos: la energía total del sér, en la unidad indivisa de su vida, es el origen de todos sus procesos especiales, que no constituven, por extremada que sea su riqueza, sino diferenciaciones de aquella unidad, tanto más complicadas, cuanto mayor desenvolvimiento alcanzan las relaciones, fines y necesidades del organismo. Del fondo, por decirlo asi, de éste, viene el impulso total, la tendencia del movimiento, según la naturaleza, condición y estado cada vez del sistema de fuerzas que lo constituyen. A los órganos específicos, sólo incumbe dar forma determinada á ese impulso, en consonancia con las relaciones del momento, y en acción y reacción con las excitaciones del medio ambiente (1).

<sup>(1)</sup> Sabida es—aunque se olvida con harta frecuencia—la conexión del principio de la división del trabajo fisiológico, por una parte, con la idea de Adam Smith, de la cual es una aplicación à la ciencia natural por Milne Edwards, Häckel, etc.; y por otra, con la ley de la diferenciación de lo indiferente, propia de la filosofia de Schelling y bastante anterior, por tanto, à la del paso de lo homogéneo à lo heterogéneo, de Spencer (que presenta otros elementos nuevos, además). Recuérdese, como un ejemplo más de estas mutuas reacciones, tan fecundas, entre las ciencias de la naturaleza y las morales, que, según Darwin, la

#### II

Estos hechos son hoy ya demasiado vulgares para tener que insistir sobre ellos. En lo que si hay que insistir, es en que no son peculiares de la vida física de los seres naturales, sino de todo sér y vida en el mundo. Estos principios: a) la unidad radical y actual de la vida, de la actividad, de la energia, con sus varias funciones ó procesos, como propiedad de todo el sér vivo; b) el de la división del trabajo, ó sea, de la diferenciación gradual de esas funciones, conforme van creciendo y complicándose las necesidades del sér; c) por último, la relación entre ambos órdenes, según la cual, la acción específica recibe su dirección de aquella única fuente, limitándose á expresarla en sus determinaciones peculiares (de acuerdo con las condiciones actuales), á interpretarla, por decirlo así, en fórmulas definidas, que reobran à su vez sobre el todo: son principios, que lo mismo aparecen en la vida de la naturaleza, que en la del espiritu; en la evolución mental del niño, como en la de la planta ó la tierra; en la sociedad, ó en cualquiera de sus funciones-en la industria, la ciencia ó el derecho.

Obsérvese que puede considerarse alternativa-

primera idea de la lucha por la existencia le fué sugerida por la teoría de Malthus.

mente à cada una de estas dos formas de acción como directora ó como dirigida, según la base de juicio que adoptemos. En cuanto no hay otra fuente de actividad que la energia total del sér vivo, de que no puede emanciparse la de sus particulares procesos y órganos, incapaces para crear de por si fuerza alguna, son éstos dependientes, servidores é instrumentos del todo. En cuanto la acción condensada é intensiva de esos órganos específicos realiza por modo eminente las funciones que le corresponden, en un grado de complejidad, inaccesible á la forma difusa, reobra sobre ésta, precisándola y aun modificando á la larga su estado actual, merced á esa concentración que en ellos sufre la acción molecular rudimentaria, ejercen dichos órganos una acción preponderante en la vida indistinta del todo. Tal acontece, por ejemplo, en el cuerpo humano, con los pulmones ó el aparato digestivo.

Pues otro tanto sucede en la sociedad, con no ser un organismo fisiológico, sino psico-físico. También en ella el impulso y la orientación general nacen del fondo de la vida, no de sus órganos particulares, de una institución, de un determinado individuo. La teoría que, por el contrario, explicaba las transformaciones sociales por la acción de los grandes hombres, de los «genios», dejaba siempre á un lado dos problemas (4). Era el primero el de cómo estas perso-

<sup>(1)</sup> Por ejemplo, Emerson, Carlyle, P. Leroy-Beau-

nalidades poderosas llegan á ser focos de energia modificadora. Porque si la herencia, en cierta medida, con sus intrincados influjos, es capaz de producir las cualidades subjetivas de esas individualidades (1), no puede darnos á comprender el desarrollo de las ideas y sentimientos que forman el contenido actual objetivo de su conciencia y determinan el de su función; pues la génesis de

lieu, ó recientemente Lombardo Pellegrino (citado por Altamira), más bien que Hegel y Vera, à quienes suele atribuirse este sentido, cuando su idea es precisamente que el genio es como la flor y el resumen de la historia; sólo que, por lo mismo, sus derechos son absolutos. En esto, el hegelianismo, como en otras cosas, renueva á Platón y Aristóteles, cuando dicen que la ley no está hecha para los grandes hombres, que ellos son la ley viva; aunque no en el sentido de su nuda voluntad abstracta, subjetiva y caprichosa (al modo del amoralismo individualissta romántico, aristocrático y antifilisteo de J. Sand ó Stirner, Renan ó Nietzsche), sino precisamente por lo contrario: porque representan el «espíritu» objetivo, la sintesis de «la historia», de «lo absoluto», etc.-Fouillée (La idea moderna del derecho) ha discutido el individualismo aristocrático, con mucha discreción .- Sobre estos problemas, véase dos estudios del Sr. Altamira: El genio y la colectividad en la historia (Boletín de la Institución libre de enseñanza, 1898) y La dictadura tutelar en la historia (en su libro De Historia y Arte). -En el primero, además, hay una bibliografía muy abundante. - En La vida del derecho, de Costa, hay una teoria de la dictadura, sumamente elaborada.

(1) Estos elementos han sido sagazmente estudiados por F. Galton, en sus libros sobre La herencia natural, El genio hereditario, etc.—Las teorias sobre la herencia, ya en el sentido de Darwin, ya en el de Weismann y otros, aspiran á explicar el problema de la individualidad, como un producto de factores pre-existentes empíricos, dejando á un lado la concepción de la que podría llamarse individualidad trascendental (Leibnitz, Krause).

este contenido, en lo que tiene precisamente de individual, no se explica por sí misma y es ininteligible sin la relación del sujeto con el medio y sus múltiples fuerzas, que han sido las que han engendrado y consolidado sus elementos (1).

Dejaba asimismo en el misterio la causa de la acción social de estos personajes. Pues, por grandes que sean sus facultades, nunca habrian ejercido esa acción, sino en una sociedad dispuesta para ella, esto es, cuyas condiciones se encontrasen en determinada conexión con las de su individualidad. Lazarus ha dicho que el genio obra sobre el pueblo mediante su comunión con él, sin la cual ni siquiera podría ser comprendido; cuanto más, influir en la historia y dirigirla

<sup>(1)</sup> En otros términos: ¿de donde procede el contenido histórico y concreto de representaciones, ideas, sentimientos, tendencias, etc., de todo sujeto, cualquiera que sea su importancia personal, sino de su desarrollo, de su formación y educación en el medio social (y aun natural) y de la acción y reacción entre los influjos de este medio y los elementos aportados por el sujeto al venir à la vida, ora sean estos últimos elementos datos a priori de la conciencia, consolidaciones de la experiencia hereditaria, formas puras del espiritu, etc.? Para Carlyle (Los héroes), el grande hombre no puede ser producto de su tiempo, porque la leña no es lo que engendra el fuego, sino lo que éste hace arder; por más que también dice que el ideal está escrito en todos los corazones con tinta simpática, hasta que aquel lo lee: lo cual es muy otra cosa que considerarlo como el creador de la historia, venido del cielo (pues, entonces, el vulgo también trae el mismo origen). Hegel (Filosofía del Derecho) niega que hombre alguno sea delante à su tiempo; Ihering, por el contrario (en el fragmento publicado de su Historia de la evolución del derecho romano), piensa que hay épocas en que así acontece; pero que, en otras, el teórico se anticipa al sentido de su tiempo

No contradice esto, pues, al gobierno de los hombres eminentes, sino que lo coloca en su debido punto. Ese gobierno, como todos, tiene una función propia é insustituible. Denota una reacción reflexiva, y por lo mismo directiva y moderadora, sobre la sociedad, á cuyas tendencias generales sirve de intérprete, dándoles una forma precisa, inteligible para todos. Tiene, pues, el mismo valor que en la vida del individuo corresponde á la reflexión sobre la oscura vaguedad de sus tendencias é instintos; y sus agentes son otros tantos focos de condensación de la energia social, que sólo difieren de los restantes sujetos por una conciencia más clara de las corrientes generales, aunque no tan clara que les permita penetrar siempre hasta lo más profundo-insondable, por infinito-en el carácter de su obra (1) y prever todos sus efectos. No

<sup>(1)</sup> El encadenamiento de toda obra con el sistema general de las causas y efectos en el mundo es, en todo el rigor de la palabra, total, universal (infinito); y es evidente por tanto que las relaciones que de dicha obra penetran en la conciencia y horizonte intelectual del individuo actor, aun del más eminente, son siempre por necesidad limitadas. Las censuras que, en este sentido, y con mordaz ironía (v. gr., en El individuo contra el Estado), dirige Spencer à la ignorancia, incapacidad y desenfado de los legisladores (iy habla de Inglaterra!...), cuyos esfuerzos dan tantas veces resultados diversos, y aun contrarios, de los que esperaban obtener, pueden aplicarse á toda acción del individuo en la sociedad (como él además reconoce en su Introducción á la ciencia social), y en este caso, incluso á los efectos que el mismo Spencer puede haberse propuesto al publicar sus libros. Esto es lo que Hartmann ha llamado ela astucia de lo Inconsciente».

es paradoja. Esa subordinación al fin social que sirven es lo que constituye precisamente su función gubernamental. Aqui, como en la esfera de la acción del hombre sobre la naturaleza, reinar es servir.

Ese fin está oscurecido en la masa; pero no por esto fuera de la conciencia social. Cuando se habla de la «inconsciencia» de la sociedad, se usa una fórmula inexacta, como M. Fouillée nota, aunque por razones discutibles (1). Alguna imagen, alguna representación más ó menos confusa, algún sentimiento, alguna aspiración é impulso hacia lo que puede llamarse el ideal (el tipo objetivo de vida) social, todos los cuales son sólo estados de conciencia—que no dice lo mismo que estados de reflexión,—tienen por necesidad que existir en una masa considerable de individuos, para que puedan adaptarse á la acción de las personalidades directivas.

Estas personalidades no gobiernan, pues, el cuerpo social como desde un mundo aparte. Nada menos exacto que la preocupación (á la cual no ha podido sustraerse M. Tarde) que considera á los grandes hombres como una especie de monarcas despóticos. Por el contrario, son

<sup>(1)</sup> La ciencia social contemporánea, libro III.—Las razones de Fouillée descansan sobre ciertos supuestos; v. gr., la negación del espíritu social, cuya realidad cree ligada indivisamente à las concepciones de Schelling ó de Hartmann, sin considerar que no existe semejante conexión necesaria y que hay otros modos de representarse la conciencia social, bastante diferentes: v. g. el de Lazarus, ó el de Wundt.

producto de una diferenciación de la que podríamos llamar la masa amorfa. Pero no de una diferenciación inmediata, como si esta masa se diera, por decirlo así, en un solo plano, toda ella al mismo nivel, sobre el cual se destacasen unos cuantos individuos; sino que éstos se forman por un proceso gradual ascendente, que establece toda una jerarquía entre los más preeminentes hombres de una época y sus contemporáneos más humildes y anónimos, jerarquía en que se van constituyendo grupos cada vez más elevados y menos numerosos, hasta culminar en una minoría. Esta, por restringida que sea, jamás puede reducirse á un solo individuo (1).

<sup>(1)</sup> La génesis de los grandes hombres parece obedecer à un proceso gradual, análogo al de la diferenciación de las funciones sociales, que Spencer resume con exactitud (Sociología, § 230). Pero de aqui no se sigue que este proceso deba acabar en un individuo único, como dan à entender Carlyle y Tarde: antes, por el contrario, seria difícil que la cultura recibiese en ningún caso esta especie de cristalización singular y única. De hecho, la experiencia muestra que todo movimiento intelectual, (v. gr.), se resume en una minoria directora, compuesta de hombres de diverso tipo, según su individualidad, pero que todos colaboran al movimiento de un modo semejante; y aunque haya entre ellos diferentes grados de importancia, que pueden dar en la historia à alguno mayor nombre, à ninguno de ellos corresponde esa especie de dictadura respecto de los demás: es cuestión de más ó menos. Aun en la política, donde esa dictadura parece tan real, dista harto de serlo como lo parece. -En cuanto á la idea de Le Bon, de que sólo los pueblos europeos, á diferencia de los orientales, posean una «minoria selecta (une élite) de hombres superiores», es todavía mucho más difícil de aceptar, ni siquiera de comprender. En qué datos se apoya

Ahora bien; esos diversos grupos son otros tantos órganos sucesivos del gobierno social. Las más veces, los vínculos que los forman nacen de su cooperación espontánea; otras, se organizan con intención expresa, como instituciones corporativas; ya ejercen una presión más ó menos enérgica, una sugestión quizá invencible, pero sin otra fuerza, sin otra sanción, que la intensa adhesión del espíritu público; ya, por el contrario, poseen un carácter exteriormente imperativo y coercitivo, como acontece con la mayor parte de los órganos del Estado. Pero unos y otros, juntamente, constituyen por igual los agentes de la autoridad y el gobierno en el pleno sentido de estas palabras.

Negar la función de estos órganos especiales de todas clases para la dirección intencional, más ó menos unitaria y sistemática de la sociedad, es negar un hecho de experiencia constante; rebelarse contra él, es rebelarse (inútilmente) contra el valor de la reflexión en la vida del espíritu, que sólo por ella se desenvuelve como una obra de arte en la realización de su ideal, en vez de quedarse en la esfera de la mera espontaneidad y del instinto, que asemeja sus productos á los productos de la naturaleza.

Y sin embargo, estos principios no siempre son debidamente reconocidos. En política, por

semejante exclusión? El proceso de diferenciación y gradualidad de la cultura parece universal, como con razón piensa Novicow (Conciencia y voluntad sociales).

ejemplo, hay todavia teóricos, para quienes el poder fundamental y supremo, la verdadera soberania real y efectiva, reside exclusivamente en los órganos especiales del Estado, negando de un modo más ó menos terminante el self-government, ó sea, el ejercicio continuo y eficaz de una soberania inmanente en el cuerpo social (doctrinarismo) (1). Y á la inversa: el valor de las funciones representativas y de sus productos (corporaciones, parlamentos, tribunales, leves, sentencias), es para otros dudoso, ó resueltamente nulo (anarquismo) (2). Igualmente, en el orden económico, hay pensadores que, á ser posible, pedirian la supresión de la vida y las relaciones espontáneas, que deberían reducirse á las formas exteriores, discutidas y concretas de una organización universal: mientras el antiguo individualismo, por muy diversos modos, continúa mirando con desconfianza toda intervención reflexiva, todo esfuerzo unitario, toda estructura sistemática; y reclama sólo que se permita á la vida social desarrollarse «sin trabas», confiándolo

(2) Vease El Estado de la persona social (Estudios y fragmentos sobre la teoría de la persona social, 1899).

<sup>(1)</sup> Sobre el concepto de la autoridad (en su más amplio sentido) y su relación con el proceso de diferenciación de los órganos sociales, V. el discurso de recepción de Rios Rosas (A.) en la Academia Española (1871), aunque directamente se limita al orden literario; pero con trascendencia al político y á todos.—El de Sanz y Escartín en la de Ciencias Morales (De la autoridad política en la sociedad contemporánea—1894) tiene otro sentido y recuerda más bien las ideas de Spencer.

todo al juego de las fuerzas espontáneas de la sociedad, que debe reproducir entonces la «indefectible» armonia de los organismos naturales (1). Fácil es comprender el poderoso apoyo que á estas corrientes diversas da todavía la psicologia actual: sea la que, confundiendo la conciencia con la reflexión, atribuye á ésta el poder de informar despótica y arbitrariamente la vida por sólo el valor de las representaciones intelectuales concretas (intelectualismo); ya la que considera al automatismo como un ideal, y á la conciencia y la reflexión como epifenómenos, más ó menos inútiles (2).

En cuanto à la segunda corriente, la del «epifenomenismo» (Maudsley, Huxley, Ribot, Le Dantec, etc.), es una reacción natural contra la anterior y propende más ó menos à admitir que la vida social no se rige

<sup>(1)</sup> Que nada tiene ciertamente de indefectible; sino que à cada paso se halla tan perturbada por el mal, el accidente y el desorden, como la vida del espiritu y la sociedad; no más ni menos.

<sup>(2)</sup> La primera de estas corrientes es la que, por ejemplo, representan Platón y Descartes, y luego, en la sociología y la política, el movimiento idealista del liberalismo abstracto del siglo xvIII, de Rousseau, la revolución, etc., que se desentiende de todo cuanto no es la idea «pura» (que dice, aunque no es sino pura abstracción), considera á la historia como una fuerza extraña à la razón, si bien puede à veces concertar con ella, y aspira à ordenar la vida como obra artificial de la mera reflexión subjetiva. La rectificación de este error, en su base, á saber: la identificación de la conciencia con la reflexión y atención á ella en nosotros (raiz asimismo de las confusiones de Kant, de Fichte, de Herbart y de las teorias actuales que hablan de un «espíritu inconsciente»), puede verse en Sanz del Rio, Lecciones sobre el sistema de la Filosofia: Castro (Federico), Metafísica, vol. II; González Serrano, Psicología.

A pesar de esta oposición, la coexistencia de ambas formas, espontánea y reflexiva, va siendo

por ideas, ni es una obra de arte, sino un proceso de fuerzas objetivas, independientes de la conciencia y de toda intervención intencional y reflexiva (sin la cual, dice alguno de ellos, todo pasaría lo mismo que hoy pasa, aunque otra cosa diga la apariencia). De aqui, va la tendencia al quietismo, y aun su proclamación decidida, ya la declaración de que la intervención no es inútil, sino dañosa. Tiene esta tendencia largo abolengo; pero en los tiempos modernos, Hegel, Savigny, Bastiat, Comte, Spencer, no obstante las profundas distinciones que los separan, concuerdan en mirar, por lo menos, con desconfianza (cuando más atenuadamente se expresan) toda dirección subjetiva de las fuerzas sociales. De esta suerte, conciben esas fuerzas como más «objetivas», ó, para hablar sin rodeos, más difíciles todavía de manejar que las de la naturaleza exterior, sobre las cuales tienen, sin duda, alguna acción el artista, el ingeniero, el agricultor. el medico, etc., etc. Es de notar que uno de los mas ilustres epifenomenistas, Huxley (Ética y evolución). se aparta, sin embargo, del abstencionismo de Spencer-à cuya doctrina llama, como es sabido, «nihilismo administrativo»-alegando que, precisamente, la aparición del hombre significa la lucha con la naturaleza para introducir un mundo nuevo de libertad, à que ella por si es contraria. Y uno de los creadores de la llamada «concepción materialista de la historia», Engels (citado por Stammler, Economia y Derecho, p. 39) habla, sin embargo, á este propósito también de «el salto de la humanidad, desde el reino de la necesidad al de la libertad»: en lo cual se apoya, entre otras cosas, Stammler, para defender á Marx y Engels del cargo de historicismo y fatalismo, que à veces se dirige à sus ideas.

Sobre la aplicación de la distinción entre las dos formas, la espontánea y la reflexiva, á la vida social y juridica, véase Costa, La vida del derecho, así como su Teoría del hecho juridico. Espinas (Sociedades animales, introducción), apoyándose en la psicología fisiológica de Lewes, ha entrevisto, con muy buen sentido, cómo se podría también decir de la sociedad que cada órgano principal concentra en alto grado una propiedad, esparcida en estado difuso por todo el orga-

cada vez más reconocida en casi todas las esferas del espiritu social, aunque no siempre se estudian las justas relaciones entre una y otra. Así como la poesia ingenua, popular y anónima, expresión inmediata del alma de las naciones, no sólo ha sido ya recibida, sobre todo desde la época romántica, en la historia de la literatura, sino que ha llegado á ser considerada como la base rudimentaria, pero indispensable y primitiva, de esa otra poesia artística que alcanza su perfección en las más elevadas creaciones del genio individual; y de igual suerte que los monumentos más grandiosos y las estructuras más sabias y exactas, el templo dorio, la catedral del siglo XIII, las construcciones metálicas, no son sino los grados superiores de otras tantas evoluciones que tienen su raiz en estructuras bien humildes, así la dinastía de los grandes maestros, reveladores, inventores, en los diversos órdenes sociales, desde la lengua á la maquina-

nismo.—Ultimamente, Spencer, en su Sociología (Instituciones políticas) ha determinado también la distinción entre la cooperación social espontánea y la consciente; sólo que limitando la segunda á la prosecución de los fines públicos; donde olvida, v. g., que el derecho consuetudinario (á que en otros pasajes alude, como era de rigor en su doctrina) no es más que la forma espontánea del poder legislativo, y que, precisamente la esencia de la autarquía, del selfgovernment—jolvidar esto un inglés, y Spencer!—consiste en el gobierno del pueblo por el pueblo, no por el parlamento, el ministerio, el rey, y demás órganos específicos de la cooperación que él llama espontánea. No cabe ejemplo más evidente de que ambas formas, espontánea y reflexiva, se aplican del mismo modo á toda clase de fines.

ria, comienza à ser considerada como una especie de cristalización de fuerzas moleculares, difundidas por toda la sociedad, y que se condensan en ellos, como en una especie de florecimiento.

### III

Hay, con todo, un orden en la producción del espíritu, al cual no parece haber llegado todavía esta concepción general, al menos con el desarrollo que exige. La mayor parte de los sociólogos que han estudiado las diversas funciones de la actividad social, no han consagrado la misma atención á la vida científica que á otras esferas, como la religión, el arte, el derecho, la economía, las lenguas. Y por consecuencia de este olvido, reina todavía, en cuanto á la formación de la ciencia, un cierto sentido aristocrático, que desconoce el parentesco entre la obra (por decirlo así) profesional del científico y el espíritu general de la sociedad en que se produce (1); viendo

<sup>(1) «</sup>En el dominio de las literaturas, es tesis aceptada que las formas artísticas, reflexivas, se desenvuelven de las populares, espontáneas. En el dominio de la ciencia se observa repugnancia en acoger análoga concepción; pero la verdad es que el saber popular, el folk-lore, es la base de mucha aristocrática ciencia, que, valga la verdad, vive aún, con exceso, de fragmentos de esa sabiduría, envueltos apenas en fórmulas pomposas. En los récipes de los médicos, por ejemplo, repercuten descubrimientos de pobres salvajes; y muchas veces, desde lo alto de sus cátedras, los ilustres hijos de Esculapio no van más

sólo en aquélla el fruto de la actividad intelectual del sujeto, formada según los cánones de la antigua lógica individualista de las escuelas (1).

Cierto, que todo el mundo reconoce va hoy sin dificultad que la filosofia de Kant, los descubrimientos de Galileo ó de Darwin no hubieran podido producirse indiferentemente en cualquier medio. A veces, se admite que hasta las más idealistas utopias se encuentran en alguna conexión con las ideas y los sentimientos generales de su época; lo que se revela en el fondo de la República de Platón, ó de la Política de Aristóteles (con todas sus diferencias), no es sólo la concepción personal de un filósofo, sino el ideal del espiritu y de la politica griegos (2). Pero, no bien reconocemos esta esencial correspondencia, nos olvidamos de explicarla; la afirmación queda reducida á la vaguedad superficial de un lugar común; y la investigación y construcción científicas siguen siendo tenidas por función exclusiva de ciertos individuos, cuvos productos nada deben, al menos directamente, á la acción

(1) Tarde, en su Lógica social, ha puesto de relieve lo incompleto de esa antigua lógica y su necesidad de completarla por la del espiritu colectivo.

lejos que el bachiller de Molière en su famosa teoria del opio. En el lenguaje, sobre todo, hay como cuadros impuestos por la elaboración al espíritu científico, los cuales encuentra éste muchas veces más ventajoso respetar que destruir.»—F. Adolpho Coelho, Pedagogia do povo portuguez, cap. 1 (en el n.º 2 de Portugalia) Oporto, 1899.

<sup>(2)</sup> Sobre esta relación, indicada ya por Hegel (Filosofía del derecho), ha insistido especialmente Zeller en su Filosofía de los Griegos, tomo II.

intelectual de la sociedad. La relación entre ésta y la minoría profesional se estima casi siempre reducida á dos elementos: 1.º, las condiciones, en cierto modo externas, que la sociedad presta al investigador para hacer posible su obra; 2.º, su receptividad para la difusión de los resultados de esta obra en la serie de sus diversos estratos.

En cuanto á la primera de estas relaciones. siempre se excluye casi por completo toda idea de colaboración positiva entre la sociedad y el científico. El nivel general de cultura, la organización económica, las instituciones, la acción de los gobiernos, las creencias religiosas, las costumbres, hasta las ideas y sentimientos que forman el contenido de la conciencia social, son considerados meramente, al modo del clima y las fuerzas naturales, como influjos favorables ó adversos al desenvolvimiento científico, que depende en parte de ellos; muy rara vez (y esto, del modo vago que se ha dicho) se reconoce la acción causal del espíritu general, la cooperación directa que presta á la obra del científico. Aun menos se estudia el proceso de esa acción: cómo en esta obra llegan á encontrarse resumidas las ideas, problemas, opiniones, dudas, presentimientos y ensayos, dados á la sazón en la conciencia general. Se admite que una determinada coordinación de pensamientos, un descubrimiento, una invención, son el resultado de un cúmulo de observaciones, de reflexiones, de investigaciones de otros muchos científicos; pero se excluye de esta colaboración á los «profanos»,

separados de aquéllos por un abismo infran-

queable.

Y si, cuando examinamos la producción de los frutos de la ciencia, olvidamos lo que aporta, más ó menos ocasionalmente, esa muchedumbre anónima, que ha encontrado, digámoslo así, sin buscar, ó más bien, buscando otras cosas, cuando, por el contrario, nos proponemos estudiar la acción descendente, ó sea, del científico profesional á la masa, damos con un misterio inexplicable. Si no se admite la comunión actual de aquél, cierta homogeneidad y consonancia con el pensamiento difuso de la sociedad, ¿cómo entender la propagación gradual en el seno de ésta, de las verdades laboriosamente adquiridas por medio de los procedimientos técnicos del físico. del jurista, ó del filósofo? El genio más grande encontraria inaccesible á su palabra la conciencia general, si entre ambos no existiese á la sazón otra unidad que la unidad (real, pero demasiado honda) de la naturaleza humana, ni otro fondo común que el contenido más primitivo y rudimentario del espíritu. Sin duda, merced á esta unidad, los descubrimientos más complejos, las concepciones más trascendentales y supra-sensibles, logran al cabo penetrar en el salvaje, como pueden hacerse inteligibles al niño; pero no de repente, sino tan sólo cuando, merced á una evolución, cuya lentitud depende de la distancia actual entre ambos grados de cultura, el niño deja de ser niño, y el salvaje, salvaje.

Si se quisiera comprender en una fórmula

concreta - y por lo mismo nunca enteramente exacta - la relación entre el espiritu y vida general de la sociedad, en cuanto al orden del conocimiento, y la obra especial del hombre de ciencia, dejando á un lado el problema de psicologia individual de su formación y vocación, como tal científico, y no considerando sino el , aspecto objetivo de esa relación, podría tal vez decirse que la ciencia es una diferenciación condensada, intensiva y refleja de lo que el mismo espiritu social piensa de una manera inmediata en el fondo: por donde es capaz de rectificar ese espiritu luego v extender su horizonte, al descender á su vez por los diversos círculos, hasta los más incultos y remotos. Y esta reacción mutua entre el cuerpo social y sus órganos, que se verifica en esta esfera como en todas las restantes de la vida (no más ni menos), es el único camino que permite las trasformaciones de la historia.

#### IV

El fondo de estas ideas no es, sin embargo, completamente extraño á todos los sociólogos.

Seria inútil insistir sobre lo que ha hecho A. Comte para preparar la explicación de la génesis de los órganos sociales por un proceso de diferenciación, quizá bajo el impulso más ó menos indirecto é inconsciente de Schelling y sus

discipulos, antes ya indicado (1), á pesar de su idealismo algo fantástico que, de otra parte, no queda muy por bajo de las fantasias del Sistema (2), ni de otros idealismos que se observan en más de un sociólogo «positivo» de nuestros días. Por su idea del consensus social, tenía que venir à considerar la obra de la ciencia como obra de cooperación entre los científicos, censurando la vana preocupación individual del especialista, que sueña con emanciparse de los vinculos que le atan á la vida de la humanidad y con que nada deban sus investigaciones al trabajo de sus predecesores ni sus contemporáneos. El idealismo de Hegel, afirmando la sustancialidad de la historia y del espíritu colectivo; el historicismo de Savigny, que hace de la nación el sujeto vivo, creador del derecho; el movimiento de la «psicologia social», ya notado; el socialismo, que explica la obra del individuo por la acción del medio sobre él, son, entre otras direcciones, quizá las más importantes que han contribuido á elaborar (en reacción contra el individualismo del siglo xvIII) la concepción moderna de la sociedad como una realidad sustantiva, y de los productos del espiritu como funciones sociales. Así, á cada momento, se advierten hoy ideas ocasionales sobre el proceso de la formación de

(2) Es curioso en este respecto el libro de Le Soudier, A. Comte, mal conocido y conservador (1898).

<sup>(1)</sup> Recuérdese que Comte elogia grandemente à Oken (dejando à un lado su metafísica) en el Curso de filosofia positiva, III.

la ciencia, que, tácitamente al menos, tienden á hacerla entrar en el cuadro de esas funciones. Sin duda, falta todavía aumentar esos materiales dispersos; pero tal vez falta más aún comenzar la coordinación sistemática de los que poseemos, comprender el estudio de esta esfera de la actividad con el de las restantes, aplicándole el principio general de la relación entre la acción del sér social y sus diversas acciones y órganos.

El propio Spencer no lo ha intentado. Cierto que, para él, la ciencia germina en el suelo del conocimiento común, del cual es sólo una evolución superior, una forma perfeccionada, producto de las mismas fuerzas y operaciones, sin que sea posible decir donde comienza la distinción (1). Pone así, de esta suerte, en la debida unidad uno y otro conocimiento, y da á enten der el carácter general y difuso del vulgar. Pero deia indeterminada, en la usual oscuridad, la verdadera relación entre ambos. En cuanto á su formación, viene á identificar su proceso, funciones y método; y si bien estudia lo concerniente al sujeto, al órgano de la obra científica, olvida aquella conexión directa entre esta obra y el conocimiento común, cambiando enteramente de punto de vista, al considerar las profesiones científicas (cuya unidad, además, rompe), no como una evolución de la forma inmediata del conocimiento, sino como mera diferenciación de

<sup>(1)</sup> Génesis de la ciencia; así como en Los primeros principios ,El organismo social, etc.

otras funciones, las eclesiásticas; relación más ó menos exacta, pero lateral é incompleta, y que arranca la raíz de este orden de actividad del fondo general de la vida y del pensamiento ordinario, de que en primer término se nutre (1).

Otros pensadores han comenzado á dirigir también su atención sobre ciertos aspectos del problema. Fouillée ha consagrado uno de sus libros á considerar la relación entre el espíritu de ciertas naciones y las concepciones del derecho y el Estado que cree corresponderles (2); lo cual, aunque desde un punto particular de vista, le acercaba á la cuestión general; y en otro de ellos (3) analiza diversas teorías sobre la conciencia social, aproximándose á cada instante más y más á nuestro asunto, sin entrar, no obstante, en su examen, que no le habria sido dificil desde doctrinas tan complejas y flexibles. — Según De Greef, hay que estudiar siempre las creencias y las doctrinas en relación con su

<sup>(1)</sup> Instituciones profesionales. — Por cierto, que esta génesis desaparece por completo al tratar de «las instituciones industriales», ô de la vida económica, en la cual sigue la preocupación usual, que opone este orden á todos los demás, sin excepción; además de los otros dos á que otorga una situación especial: el político y el religioso.

<sup>(2)</sup> La idea moderna del derecho. La correspondencia es un tanto arbitraria. ¡Cómo aceptar la característica de la fuerza, el interés y la libertad, para las concepciones respectivas del derecho en Alemania, Inglaterra y Francia! El representante más autorizado del liberalismo científico, ¿no es Kant? La teoría del ideal jurídico, ¿se halla acaso indisolublemente unida à la del contrato? Et sic de cæteris.

medio externo y «con su medio social interno». afirmando que el teórico «es el órgano más perfecto y fiel del pensamiento colectivo, el cual tiene por punto de partida reflejos más ó menos complicados, centralizados y coordenados, que acaban por elevarse hasta constituir doctrinas y teorias científicas» (1). - Gumplowicz (2), que ha dado á la supremacía de la sociedad tal relieve, que, á su ver, el sujeto «que piensa en el hombre, no es el, sino su comunidad social», «el espíritu de su época», considera «la impotencia del individuo» y de su libertad en el dominio de la ciencia, llamando á la investigación científica y filosófica «un juego de azar» y, á la verdad, aquella solución que se impone por una necesidad natural, á través de innumerables tanteos.

En un sentido algo menos absoluto, Fairbanks establece también que el individuo es producto de su medio social, y vuelve á la teoría del sentido común de Reid, aunque limitado y relativo á una época, al considerar el asentimiento de dicho medio como único criterio de la verdad (3).

El problema tampoco ha interesado á Le Bon (4). Aunque concibe también á los grandes hombres como «sintesis de los esfuerzos de una

<sup>(1)</sup> El trasformismo social.—V. también su Introducción á la sociología, sus Leyes sociológicas, su Sociología elemental, etc.

 <sup>(2)</sup> Sociología, 348.
 (3) Introducción á la sociología.

<sup>(4)</sup> Leyes psicológicas de la evolución de los pueblos — Véase también su Psicología de las muchedumbres.

raza», y su obra como el resultado «de un gran trabajo anterior», este trabajo, en el inventor y el científico, lo es, sobre todo, de otros sabios, cuyos ensayos son «como las piedras con que algún grande hombre construye un día el edificio.» La génesis de las ideas parece, pues, verificarse en una minoria intelectual, de donde se propagan por grados en las muchedumbres. propagación que es lo que al autor más especialmente interesa. - Análogo es el sentido de Novicow (1), que concentra la conciencia social también en una minoria selecta (l'élite), cerrándose en ella, sin investigar la relación de sus funciones intelectuales con el pensamiento social, de cuya acción más bien duda. Aporta interesantes explicaciones sobre el trabajo mental que se cumple diariamente en «las masas»; pero sin ponerlo en relación con aquél; su preocupación es también, sobre todo, mostrar la difusión de la ciencia, en su proceso, por decirlo así, descendente. - Réné Worms (2) emprende más directamente el estudio de la vida intelectual, al exponer «las funciones de relación» del organismo social, expresando ya la idea de la ciencia como un producto de colaboración. «De ordinario, dice, los grandes descubrimientos se han hecho al mismo tiempo por varios... porque había la necesidad social de hallar una solución»; y nota que «el sér individual se aprovecha de

Conciencia y voluntad sociales.
 Organismo y sociedad.

todo el patrimonio intelectual de la sociedad», la cual «más bien forma á aquél, que es modificada por él», «completamente impregnado de los

productos del espiritu colectivo.»

Marx y Lasalle han insistido en observaciones análogas. En cuanto á Marx (1), es sabido que en él se combina la dialéctica hegeliana con un cierto epifenomenismo psicológico, cuyo resultado viene á ser la concepción de la ciencia como un producto de la historia, y toda ésta de las condiciones económicas («materialismo histórico»), contra la concepción que llama «ideológica»: la realidad no es, como era en su maestro, la forma empirica de la idea, sino, al revés: ésta es la expresión, el reflejo, de aquélla en el cerebro. Para Lassalle, todo desarrollo intelectual proviene del espíritu colectivo, siguiendo la misma tendencia de Hegel, del cual proceden ambos.

Más concretamente aún quizá, en relación con nuestro problema particular, Bakúnin, que no participa del desdén de Marx por la opinión social común, dice que la ciencia «no es más que el resumen metódico y razonado de la inmensa experimentación histórica de los pueblos.» La sociedad, el pueblo, la «vil» multitud, la masa, da los elementos; y la misión de la juventud es sólo partear el pensamiento, dar forma precisa á sus aspiraciones confusas (2). —

<sup>(1)</sup> El capital. - V. también su Miseria de la Filosofia.

<sup>(2)</sup> Citado en L'Enclos, número de Noviembre de 1896.

Y su correligionario Kropótkin (1), al afirmar que «todo es obra de todos», lo aplica al socialismo, como doctrina elaborada en la masa obrera y formulada luego por la filosofía burguesa; añadiendo que la ciencia no puede progresar, sino cuando el medio social está convenientemente preparado.

Así, la existencia de una relación entre el individuo y la sociedad en la esfera intelectual, y aún más determinadamente entre la inteligencia general y el científico, es más ó menos claramente admitida por éstos y otros escritores, aunque su atención se ha dirigido, casi siempre, al problema de la difusión de la ciencia, más bien que al de su formación.

### V

De propósito hemos dejado para lo último indicar la posición de dos sociólogos, que son quizá quienes más han estudiado este último aspecto, á saber (citándolos, no por el orden de su aparición, sino por el de la importancia que han dado á nuestro problema): Tarde y Schäffle.

Tarde, en su Lógica social, ha estudiado las condiciones de los descubrimientos ó inventos científicos, así como la aparición y la función en general del genio: quizá su análisis de estas condiciones, en especial de las que preparan lo que él llama «el punto de madurez» de todo

<sup>(1)</sup> Palabras de un rebelde.

descubrimiento, sea el más importante que poseemos hasta hoy sobre el particular. Su exposición puede ser comparada, incluso acaso por la estructura del espíritu del autor y sus procedimientos intelectuales, á la Teoría del hecho jurídico, del señor Costa (aunque éste cava más hondo), una de las más interesantes contribuciones á la psicología social del derecho, y en la cual, incidentalmente — por no ser su asunto, — pero de una manera resuelta, se afirma también que, al igual del trabajo jurídico, «los descubrimientos científicos pueden ser también llamados obra de las colectividades» (1).

Volviendo á Tarde, éste se ha aplicado sobre todo á estudiar las condiciones sociales de los descubrimientos é invenciones, pero en la esfera profesional y de los especialistas, dejando á un lado la parte que en ellos corresponde al trabajo intelectual difuso de la gran masa anónima. Hasta hay un extraño pasaje en uno de sus más importantes libros (2), del cual se pódria colegir que la extensión de la cultura, al producir cierta nivelación general de los espíritus, perjudica á la originalidad del individuo y á la facilidad de los

<sup>(1)</sup> Costa, Teoría del hecho jurídico, individual y social, Madrid, 1880.—La base para Costa es que el individuo, sin atender más que á si mismo, resulta social en su hecho, por su concordancia espontánea con el estado de la sociedad, á que sirve de órgano adventicio. Las ideas sociológicas del autor, como las de Azcárate, Sales y Posada (con grandes diferencias entre unas y otras), parecen corresponder á las tendencias socio-psicológicas.

(2) Lógica, pág. 171.

descubrimientos (1). Por fortuna, en la segunda edición de ese mismo libro (2), afirma que la semejanza progresiva de los individuos, «lejos de ahogar su originalidad propia, la favorece y alimenta», y que el progreso de la sociabilidad hace brotar personalidades cada vez más profundas y más caracterizadas (3). Aun va más allá en otros lugares (4), donde las creencias y los deseos, los principios, los conocimientos que el inventor ha recibido de la sociedad ambiente, es lo que se funde en él en una unión fecunda: en su origen, la invención (5) «se engendra lentamente por la

(2) Lógica, prefacio, pág. xx.
(3) El principio de que la individualidad crece y mengua en razón directa del grado en que profundizamos en lo general humano y lo social, y no al contrario — que es todavía lo corriente, — pocas veces ha recibido entre nosotros la enérgica acentuación que en toda su obra le imprime Unamuno.

<sup>(1)</sup> Una idea semejante expresa Renan (Filosofia de la historia contemporánea, La reforma intelectual, Caliban, etc.), cuyo desdén del vulgo, ó más bien, del pueblo (que no es lo mismo), de la masa, de las clases inferiores y menos cultas, lo lleva à la famosa teoria de que éstas sólo por representación gozan de las cosas nobles y elevadas de la vida, temiendo que los esfuerzos por elevar el nivel medio produzca una «mediania universal». Asi se comprende que de tal suerte sea para él ininteligible toda relación entre el nivel de la cultura de la masa y el de la ciencia, que la rompe y desarraiga de cuajo en frases como éstas: «la groseria de muchos es lo que hace la educación de uno solo»; «dejadnos la universidad, la academia y os abandonaremos (á los demócratas) las escuelas rurales.» ¡No se puede afirmar con más reposo un error igual! Ya se ha dicho que Fouillée rectifica muy acertadamente estas preocupaciones .- V. también Posada, Principios de derecho político, pag. 57.

<sup>(4)</sup> Idem, pág. 172.(5) Idem, pág. 201.

colaboración accidental y natural de muchas conciencias en movimiento... cada una de las cuales aporta su brizna de paja».

En esta teoría, el movimiento comienza desde abajo, en lo que el autor llama la «multi-conciencia»; v. después del trabajo de una minoria selecta («pluri-conciencia»), va á parar en cada esfera á una especie de legislador único («uniconciencia»): forma superior, á que todavía no ha llegado la lengua-aunque no dice si por fortuna, ó por desgracia. - Deja el autor en cierta vaguedad qué deba entenderse por «multi-conciencia». A veces, este nombre parece que indica el espiritu social todo entero, como en los casos de la religión y del idioma; otras, sólo la respectiva clase especial: v. g. en el derecho, que para Tarde no parece arrancar de aquellas profundidades del espíritu nacional, donde hallaban su raíz los romanistas y germanistas de la escuela histórica, sino de los profesionales, á partir del trabajo colectivo de los jueces (1). En otro de sus libros (2), sin embargo, declara que la invención es un producto «del encuentro del genio individual con corrientes y radiaciones de imitación» v que la sociedad presiente v elabora sus concepciones, «antes que su ciencia, al desarrollarlas, las precise»; y describe el proceso de múltiples ensayos, de cuvo choque sale un día la solución, que hace olvidar todo lo demás; porque el pro-

(2) Idem, XVII.

<sup>(1)</sup> Las leyes de la imitación, 425, nota.

greso es «una especie de meditación colectiva...
posible por la solidaridad de muchos cerebros»;
aunque tal vez aquí no se trata sino de cerebros
de sabios. La teoria, pues, de Tarde establece
que es siempre necesaria una base social de trabajo intelectual difuso, para llegar á la solución
que el hombre de genio acaba por hallar; si bien
reinan las dudas que acaban de indicarse sobre
el carácter más ó menos amplio de esa base.

Schäffle, cuyo sistema, como todos saben, combina de cierto modo una metafísica positiva con la filosofía de Krause (en la cual (1) se consagra atención especial á la organización de la ciencia), es quizá el sociólogo que hasta hoy ha estudiado con mayor intención y desarrollo el problema de la formación de ésta como una obra de cooperación general. En su Estructura y vida del cuerpo social (2), pone en primer término de relieve este carácter de la investigación científica, así en la colaboración entre los trabajadores contemporáneos, como entre las generaciones sucesivas.

<sup>(1)</sup> Krause considera la ciencia como un fin real de todo hombre (salvando la diferencia del científico, como especialmente consagrado à ella por su vocación) y à la par como un factor de la vida social, en la cual constituye una institución fundamental humana: la sociedad científica (Wissenschaftbund), en su pleno sentido, de la que todos forman parte, más y más cada dia; y estudia al pormenor las diversas funciones é institutos particulares de esa sociedad; en todo lo cual Schäffle lo ha seguido de cerca.—Krause, Filosofia (pura) de la Historia; Lecciones sobre la Filosofía (aplicada) de la Historia; Historia de la Filosofía, La sociedad de la Humanidad, etc.—Krause y Sanz del Río, Ideal de la Humanidad para la vida.

(2) Parte I, cap. IV.

cuyos resultados se consolidan en el lenguaje y en otras formaciones objetivas análogas. En esta parte, su exposición presenta en el fondo analogia con la de Tarde. Pero la diferencia está en la precisión con que distingue, en la unidad del . trabajo intelectual, el «científico» (wissenschaftliche, theoretische) (1) y el « empírico » (praktische-oder Erfahrungs-Einsicht), o precientifico. Constituyen ambos dos grupos paralelos, por decirlo así, de ideas, máximas, doctrinas, conocimientos, más ó menos organizados, que se refieren á todos los órdenes: hasta hay una metafísica vulgar, que corresponde à la metafísica científica de los filósofos, y que siendo - según el autor la define-producto al par del entendimiento y de la fantasía, ejerce una función muy influyente en la formación del sentido social de la vida y aun de la religión en cada época. Es también de notar que, para Schäffle, el conocimiento común es un producto que va acompañando necesariamente al trabajo del espíritu general en todos sus órdenes, pues en todos entra el pensamiento: todavía podría haber añadido á este fruto indirecto los resultados que provienen de la misma investigación científica, tan luego como, perdiendo su carácter técnico rigoroso, van penetrando en la conciencia social é incorporándose à su contenido.

<sup>(1)</sup> El trabajo científico no es necesariamente teórico: la historia social, la geografía, la arqueología, la zoología descriptiva, etc., son ciencias, y no son teóricas; nombre que no está bien elegido para oponerlo à precientífico. ¿Cómo, sino, habla Schäffle de una «metafísica vulgar?»

El autor deja, sin embargo, indeterminada la relación entre ambas esferas del conocimiento. Es cierto que afirma la existencia de su mutua reacción complementaria; pero á esta generalidad se reduce casi todo lo que dice. Depende esto quizá de que, al distinguirlas, les asigna una característica puramente subjetiva, á saber: que la ciencia busca la verdad por la verdad; el conocimiento común la busca sólo como un medio para otros fines. Y la distinción es insuficiente. Primero, porque todo el mundo, y no sólo el hombre de ciencia (bien se ve en el niño), tiene y siente necesidades intelectuales - «desinteresadas», como se suele decir, — deseo de saber «puramente por saber», para satisfacer su espiritu, para enterarse de las cosas; aunque sin duda este deseo es en cada sujeto proporcional al grado y modo de su cultura. Por otra parte, es notorio que el conocimiento científico se caracteriza objetivamente por la cualidad de sus productos, por su valor lógico, por su carácter racional, aun en sus hipótesis; mientras que el conocimiento general, popular, vulgar, en sus coordinaciones de pensamiento (aunque no en su principio, como ahora se indicará), puede ser llamado provisional, ó más bien dogmático; es mera opinión, presentimiento, creencia (δόξα); no es un saber real y probado. (ἐπιςτήμη). Pero, en medio de esta distinción, hay que recordar la unidad del conocimiento en ambos órdenes: sólo por esta unidad es posible la relación entre ellos. Hay más: en el conocimiento común, propio de todo hombre y fruto del pensamiento inmediato (1), es donde se encuentra por necesidad, no fuera de él (que seria en el vacio), el punto de partida de la ciencia: sin esto ¿cómo seria posible para el sujeto comenzarla, mediante la reflexión sistemática, sin un verdadero salto en las tinieblas?

Por último, no seria lícito tampoco entender el carácter desinteresado de la ciencia, en el sentido de que la vida de la sociedad, la historia de cada época, con sus problemas actuales y prácticos. nada tuviesen que ver con las investigaciones del científico. Muy al contrario. Desde los experimentos del químico, ó los tanteos del ingeniero, à los proyectos de reformas políticas, económicas, morales, religiosas, estéticas, siempre vemos al hombre de ciencia preocupado por dichos problemas, cuyas dificultades son constante motivo. más ó menos patente, pero eficaz, de sus investigaciones. Sus desiderata le son sugeridos, no sólo por el estado actual de los respectivos estudios, sino por la presión de los problemas prácticos de la vida, que le llevan á buscarles solución, en los límites de sus medios. Sin necesidad de llamar á la ciencia una «super-estructura» — en el sentido de Marx, - no ya de la vida económica, mas ni aun del resto de la vida social (pues las relaciones entre todas las esferas de ésta son reciprocas), es

<sup>(1)</sup> Sanz del Río, Análisis del pensamiento racional. Lecciones sobre el sistema de la filosofía.—Krause, Verdades fundamentales de la ciencia.

fuerza reconocer que, en cada época, existe una correspondencia esencial entre el programa, por decirlo asi, de su ciencia y sus necesidades de todas clases (1). Ya Comte (2) explicaba la oportunidad de la sociología «según el análisis del estado social» de su tiempo; y esta relación ha llegado á ser un lugar común en los escritores, aunque indebidamente restringido, por lo general, á los estudios que se refieren á la conducta y vida ética, al derecho, á la política, á la economia. Nadie hoy, por ejemplo, negaria el vinculo que une la filosofía individualista y dualista del derecho, cuya más alta expresión se encuentra en Kant (3), con los problemas de la politica europea en el siglo xvIII. Pues una conexión análoga se halla en todas las demás ramas del saber. Podemos con razón representarnos la ciencia de una sociedad dada como un sistema de soluciones para sus cuestiones más urgentes. Ahora bien, traduciéndose estas cuestiones en la conciencia común por emociones, puntos de vista, tanteos, corrientes de opinión, todos estos elementos

<sup>(1)</sup> A esto responde la frase característica de Engels (citada por Groppali) de que una necesidad técnica de la sociedad «hace más por el progreso de la ciencia, que diez Universidades.»

<sup>(2)</sup> Curso de filosofia positiva, t. IV.
(3) Por más que en él se hallen á la vez los elementos de la concepción unitaria que ha puesto de relieve, sobre todo, Landsberg, en su continuación á la Historia de la Ciencia juridica en Alemania, de Stintzing Sección 3.º), y últimamente en su conferencia sobre Kant y Hugo, publicada en la revista de Grünhut, XXVIII (1901), p. 670.

mantienen con la reflexión cientifica y sus coordinaciones sistemáticas una relación semejante á la que Schäffle mismo establece entre la metafisica vulgar y la del filósofo. Por virtud de una especie de selección, encomendada á los científicos, los productos del pensamiento general difuso van purificándose, rectificándose y condensándose en grados sucesivos, trasformados en una expresión superior, que los refleja idealmente y revela su unidad orgánica, la cual, sin esto, permanecería oculta para el pensamiento común; y entonces, éste, mediante un proceso análogo, pero inverso, llega á asimilarse esa unidad, que antes para él era un misterio.

#### VI

Todavia parece oportuno dar cuenta, de otros dos trabajos posteriores á la publicación (1) de las observaciones que anteceden.

En las lecciones sobre el *Plan de la Sociolo-*gia, dadas por el señor Azcárate en la Escuela
de Estudios Superiores del Ateneo de Madrid
(1897-98), ha tratado directamente y de lleno el
problema social de la ciencia, al estudiar los fines
y órganos de la sociedad.

Para el señor Azcárate, todo fin humano es social, aunque en diverso grado (2), por este

<sup>(1)</sup> En el ya citado extracto, incluído en los Anales del Instituto de Sociología.
(2) Véase la nota 2.ª de la pág. 5 del presente trabajo.

orden, de más á menos: derecho, economía, moral, religión, ciencia y arte. Los últimos son los que más carácter individual ofrecen, según se advierte al comparar el número de cuestiones sociales que presenta, v. g., un libro de estética ó de lógica, con las de un libro de derecho. Al menos - añadia - esta es la idea reinante. que á su vez explica cómo el fin científico ha sido el último en la concepción sociológica. Señaló el carácter social en las dos funciones de la ciencia (su formación y su difusión), indicando los diferentes resultados en estos respectos, según que predomina el carácter libre (como en Grecia), ó el oficial y rigido (China), y considerando otras distinciones de interés social: ciencia primera y ciencias particulares; integral y profesional; teórica y práctica, etc. Indicó luego los órganos del fin científico y su colaboración en él, á saber: a) el individuo, incluyendo aquí el problema del genio, el de la cooperación profesional, contemporánea ó sucesiva, y otros varios; b) la masa social; de una parte, lo que aporta, el folk-lore inclusive; de otra, lo que recibe por la propagación y el contagio; c) las colectividades, los sabios, los ignorantes, las profesiones científicas especiales; d) la relación con la cultura de las clases sociales y su mutua educación intelectual; e) las agrupaciones, escuelas, partidos, sectas, con sus preocupaciones, fanatismo é intolerancia; f) las sociedades ó instituciones particularmente consagradas á este fin, Academias, Universidades, Ateneos, Bibliotecas y demás.

Posteriores à las lecciones del señor Azcárate son dos trabajos del Dr. Groppali (de Cremona). Uno de ellos es un articulo titulado La science comme phénomène social (1); otro, un libro, desarrollo en parte de este artículo, La genesi sociale del fenomeno scientifico (2), al cual precede un prólogo de Ardigó, y que en el pensamiento del autor viene à ser el preliminar à una obra extensa que prepara sobre la Sociologia contemporánea. El presente opúsculo consta de una Introducción, á la cual siguen: una Parte general, con seis capítulos; otra especial, con uno solo, y un Apéndice, destinado á la critica de la teoría de Pantaleoni sobre la historia de las ciencias. En realidad, la parte general puede subdividirse por su asunto en dos secciones: una, dedicada más bien à la historia de la cuestión; otra, donde el autor la examina directamente, tal como él la concibe.

Afirma el Dr. Groppali que cada periodo histórico tiene, como Taine ha notado, una forma mental común. El siglo xviii es anti-crítico y anti-histórico, abstracto, revolucionario, y sueña con poder construir a priori las instituciones. El nuestro tiene un sentido contrario, histórico y critico, merced al relativismo incompleto de Kant y á las *Ideas* de Herder (precedido por Vico), así como á los trabajos de Wolf (filologia clásica), Humboldt, Grimm, Bopp (lingüística), Niebuhr,

<sup>(1)</sup> La primera parte, única que conozco, ha sido publicada en *Le Devenir social* (Set.-Oct. de 1898).
(2) Torino, Bocca, 1899; XIII, 174 págs. en 8.º

Savigny, Eichhorn (historia y derecho), Creuzer, Müller, Kuhn (mitologia) y la escuela de Tubinga-(historia del cristianismo). Aun el propio idealismo y el devenir de Hegel, han puesto su parte; y Laplace, Lamarck y Darwin introdujeron análogo espíritu en la ciencia natural. Unos y otros contribuyeron á formar la actual concepción genética, que enlaza todo fenómeno á sus antecedentes y al medio. Pero el pensamiento (según Ardigò sagazmente observa), aunque es lo más inmediato para el hombre, es también lo último que estudia; y así la ciencia apenas comienza á entrar ahora en esa nueva concepción. Comte, al indicar el proceso de aparición de las ciencias, Spencer, por su teoria de la evolución, han hecho posible la idea de que el fenómeno cientifico es, como los demás, producto de la causalidad histórica objetiva y obra gradual de las generaciones, según la ley de paralelismo entre la filogenia y la ontogenia. El positivismo crítico disipa el fantasma del noumeno; y el materialismo histórico, última y madura expresión del moderno relativismo, resume sistemáticamente todos esos elementos «en una concepción orgánica v unitaria.»

A seguida, el autor indica la parte que corresponde en la posición del problema presente á los principales sociólogos, insistiendo en especial sobre lo que debe á tres italianos; el gran Vico, Cattaneo y Ardigó. El primero se anticipa á concebir la ciencia como una acumulación de la experiencia de los hombres; el segundo es para

él el precursor de la *Wölkerpsychologie*, por su «psicología de los espíritus asociados»; piensa Ardigó, que la ciencia es en cada época una herencia de las generaciones anteriores y un momento necesariamente predeterminado.

El Dr. Groppali expone luego su sentido. El problema que estudia no es realmente el de la parte que en la génesis de la ciencia corresponde al pensamiento general, á la sociedad toda, y las relaciones interiores de este proceso intelectual: por más que el autor sabe bien que la obra del genio resume una larga elaboración de cultura y «de gérmenes difundidos en el ámbito social». Lo que á él más expresamente le preocupa, es mostrar la conexión del fenómeno científico con la vida social y sus restantes factores, en su mutua y compleja reacción. El resultado común de casi todas las observaciones que sobre el carácter colectivo de la ciencia se han hecho hasta hoy, se reduce - según acertadamente juzga el autor á dos afirmaciones: a) la de la capitalización del trabajo individual en la serie histórica: b) la de la condensación de los sentimientos é ideas de cada época en sus grando combres. Sobre esta base, ahora, el autor de a respecial atención singularmente en los capallos v y vi de la parte general - á explicar, se n la doctrina de Marx, interpretada ampliamente por Engels, Kautsky ó Labriola (no del modo unilateral y exclusivo de que la acusan muchos, como Loria) (1), que

<sup>(1)</sup> Estas discusiones sobre la concepción marxista

el fenómeno científico es un producto, una expresión refleja de la naturaleza y la vida social, sobre las cuales á su vez reobra; considerando además que los grandes hombres, ni son los autores de la historia (Carlyle, Emerson), ni «simples marionetas», «cuyos hilos tiene el mecanismo social» (Spencer).

La parte especial comprende un solo capítulo, en el que aplica el Dr. Groppali estos principios á la génesis de la sociología, como á un ejemplo y caso particularmente demostrativo; estudio que forma la transición natural á su próximo libro sobre la Sociología contemporánea.

### VII

Tienden sólo las observaciones precedentes á llamar la atención sobre el problema; no es su intención, y sería para su autor bastante dificil, trazar el programa integral de las cuestiones que abrazaria un estudio completo de la ciencia como función social, á como obra, no del individuo, ni de una o special de individuos, ni siquiera de una ó sinstituciones particulares, sino de la socio de toda entera. Esta, en tal

de la vida social y la historia, que ha motivado el gran libro de Stammler, Economía y Derecho, se hallan resumidas del modo más interesante, por Posada, en su Socialismo y reforma social. Madrid, 1904.

concepto, deja de ser ya un puro medio ambiente (un sistema de condiciones, una entidad indefinida), para representar un sér definido, una persona viva, sustantiva y concreta, aunque compleja, que desenvuelve su propia actividad total en la esfera particular del conocimiento.

El objeto primordial de ese estudio deberia ser, pues, la unidad de la obra social del conocimiento, obra de que la investigación y construcción científica no es sino parte, formada en el todo y en continuidad indivisa con él. Esta relación se halla todavia llena de oscuridades. Lo único que puede afirmarse es que el proceso metódico, reflexivo, intermitente y concreto que determina el conocimiento científico, es tan superior en cualidad al proceso accidental y general del pensamiento relativo, como inferior es en cantidad à la enorme masa con que éste construye sin interrupción, cada día, productos que, siendo directamente extraños á las indagaciones del hombre de ciencia, influyen, sin embargo, del modo antes indicado, en su formación, promoviéndola. Esta masa de ideas y representaciones, fragmentaria, incoherent inorgánica (en apariencia), acaba á su ve por incorporarse á aquellas investigaciones, cuyos procedimientos trasforman su contenido en productos científicos. Tal debe ser la base para el estudio de la relación entre ambas esferas, á que se podría llamar concéntricas.

Pero la contribución de la actividad intelectual común no tiene siempre el mismo carácter.

- 1.º Hay ante todo un trabajo intencional, merced al cual personas extrañas á la ciencia propiamente dicha, á sus preocupaciones y hasta á sus métodos, le prestan, sin embargo, su concurso, á sabiendas del fin á que sirven. Con tal propósito, emprenden investigaciones adaptadas á sus inclinaciones y á sus medios, y adquieren así materiales que examina críticamente el científico para poder aprovecharlos en sus construcciones, desechando lo inútil.
- 2.º Al lado, ó por debajo, de estas investigaciones voluntarias, guiadas desde más ó menos lejos por los hombres de la profesión y realizadas siempre por una minoria que recuerda lo que llama Tarde la «multi-conciencia», hay otra forma de colaboración involuntaria, incidental, espontánea, conscia de cada elemento en sí mismo, pero no de su valor y relación para la obra científica: forma que está representada por todos los diversos productos intelectuales, sea cualquiera su cualidad, que cada dia se consolidan en el espíritu social, y que, estratificados, constituyen el fondo primero, sin el cual - no lo olvidemos - seria imposible aquella obra, condicionada siempre, tanto por el grado de intensidad de la cultura común, cuanto también por su carácter y orientación. La más severa, técnica y rigurosa construcción del pensamiento puesto con toda conciencia á la indagación de la verdad, no es (reduciéndonos ahora á esta relación) sino una rectificación y purificación de ese fondo inmediato.

No han sido suficientemente estudiados aún los procedimientos delicados de esta colaboración. aparte de observaciones más ó menos incompletas: el proceso contrario, descendente, es el que ha obtenido, según hemos visto, más prolija y general atención. Merced á este proceso, la verdad, aquilatada y establecida en la labor científica. va difundiéndose de grado en grado por todos los ámbitos del espíritu social, hasta los más remotos, haciéndose bien de todo el mundo, elevando el nivel de la cultura general y volviendo así agradecida á su fuente primera: el conocimiento común. En este proceso, también cabria distinguir dos funciones. 1.ª Por una parte, van penetrando las nuevas ideas y descubrimientos en la conciencia de la sociedad, aumentando sucesivamente el patrimonio intelectual de las diversas clases, en razón de la distancia á que cada cual se encuentra respecto de los centros superiores de la investigación, 2.ª Pero no se reduce á este servicio cuantitativo; sino que obra i gualmente sobre las cualidades del espíritu general, excitando su energia, refinando su sentido crítico, acrecentando su reflexión, ennobleciendo su ideal y poniendo de esta suerte (hasta donde depende del conocimiento) una condición fundamental para la purificación también del sentimiento, de la voluntad y de la conducta. Así, por la delicada complejidad de esta función (y no, como á veces se cree, por la mera difusión de sus productos intelectuales), es como la ciencia ejerce en la sociedad ese ministerio verdaderamente educador, que, de otra suerte, dificilmente le correspondería (1).

<sup>(1)</sup> Los principales aspectos de la ciencia, como obra social, parecen ser: 1) el de su génesis, en el seno y como parte del conocimiento total; 2) el de su elaboración diferencial por la cooperación de los especialistas, tanto simultánea, como sucesiva, en la tradición histórica; 3) el de su relación y reacción mutua con todos los demás factores de la vida.

# ESPIRITU Y NATURALEZA

T

Si se aplica el nombre de «espiritualismo» á toda doctrina que concibe los procesos de la conciencia como irreductibles á todo otro proceso é inexplicables por las fuerzas físicas, estableciendo entre ambos órdenes una solución de continuidad, un hiatus, no todas las doctrinas actuales son, en verdad, espiritualistas, aunque sí casi todas.

Por el momento, al menos, no posee hoy el materialismo una alta representación; entendiendo por «materialismo» la teoría que niega la especificidad de la psiquis y reduce sus fenómenos á meros efectos de la actividad de los centros nerviosos (y la psicología á un capítulo de la fisiología), sin intervención de otra causa peculiar, ni necesidad de ella para darnos cuenta de su producción. Sin embargo, frente al espiritualismo ontológico, que, como sujeto de aquellos procesos, admite una sustancia especial psiquica; al animista, que juzga al cuerpo obra del alma y á ésta como su entelequia y forma sustancial; al dinámico, que niega esa sustancia, pero admite

57

una fuerza espiritual propia; al monista, que, afirmando la unidad fundamental de un principio común, ya neutro é indiferente, ya positivo, mantiene al par la distinción entre ambos órdenes... todavía el materialismo clásico se sostiene en ciertos grupos, apartados de la corriente

general de la historia.

Pero, aparte de este sentido metafísico de la palabra «espiritualismo», tiene otro que podría decirse moral. Aplicase á toda concepción biológica, que se representa la aparición de la psiquis, sus fenómenos, fuerzas, fines é intereses, como el momento más elevado de la vida en el mundo; reputando á los otros órdenes de la realidad, meramente como grados inferiores que preparan el advenimiento de aquél. Y ya en esta segunda acepción, no parece exagerado afirmar que, en general, tal vez todas las doctrinas son hoy espiritualistas por completo.

Sea que consideremos la vida psíquica como el apogeo de la evolución, como el último fruto de la selección natural, mediante el juego accidental de sus fuerzas; sea que admitamos un plan apriorístico, divino y universal de la creación, que ésta desarrolla como un drama, la gran corriente central de la filosofía moderna se mantiene, lo mismo en Moleschott, en Büchner, en Stirner, dentro de esa concepción jerárquica que pone en el espíritu el coronamiento del mundo, ni más ni menos que hacian Platón, Santo Tomás, Descartes, Hegel. ¿Qué más? Carlos Marx y sus continuadores, en la llamada «con-

cepción materialista de la historia»; ó aquellos filósofos para quienes la conciencia es un epifenómeno v casi no sé si diga una imperfección. sostienen, sin embargo, que la ciencia, el arte, , la moralidad, el derecho, en suma, los fines é intereses del espíritu, desempeñan la más alta función en la vida y sociedad humanas: y anarquistas agresivos, como Grave, mesurados, como Reclus, eruditos, como Kropótkin, místicos, como Tolstov, filósofos, como Stirner y Wille, ven en aquellos fines el término hacia que gravitan los mundos, lo más selecto y refinado de nuestro trabajo (y aun apenas se atreven á darle este nombre), donde la vida, una vez satisfechas sus necesidades más imperiosas, que son también las más rudas, se eleva á su mayor dignidad v nobleza. Los mismos que todavía blasonan de empedernidos materialistas, tienen como á gala proclamar en todos los tonos (y con razón, sin duda) que á nadie ceden en el culto del ideal, que es lo que da á la humanidad su lugar preeminente en el mundo, à diferencia de la animalidad; y se revuelven contra la acusación de groseria, de rusticidad, de sensualidad, de bajeza, de subalterno egoismo, que les lanzan sus adversarios á menudo - y bien gratuitamente; porque ellos serán materialistas en la metafisica, pero son espiritualistas en la ética.

¿Es fundada esta posición?...

II

Cuando consideramos pura y exclusivamente la vida humana, y comparamos los dos órdenes en que se desdobla su actividad, sea con razón, sea por preocupaciones, ó por ignorancia, ó por presunción, siempre aparece el espíritu como lo principal para nosotros (es decir, para el espíritu mismo). Entre el techo de la Sixtina y una buena digestión, no faltará quizá quienes prefieran esta última; pero son gente que pertenece á la horda infrahumana, bien ó mal vestida (adviértase bien), que queda en los posos de la civilización actual, todavia tan baja, aun en sus más altos tipos. En general, los bienes corporales son hoy estimados, entre los hombres cultos, más que por lo que ellos valgan en si, por lo que sirven al espiritu, cuyos fines son los que todos consideran como los verdaderos en definitiva: la enfermedad, la debilidad, el hambre, el dolor físico, ¿ por qué son males, sino por el dolor que nos causan, ó por lo que nos entorpecen para el trabajo, ó la vida social, ó la tranquilidad, ó el goce, que por más sensual que sea, tampoco es, como todos estos fenómenos, sino cosa del espíritu tan sólo y que desaparece con la idea de éste? Aun el cuidado del cuerpo y el cultivo de sus energias, acaso el griego antiguo, ni el inglés actual (á cuyo ejemplo hoy en todas partes se opera este poderoso renacimiento de la educación física), ¿lo han entendido nunca propiamente en interés del cuerpo mismo? ¿ó en el del espíritu, en cuanto el desarrollo de aquél, de sus fuerzas, su resistencia, su equilibrio, hasta de su belleza y armonia, son cualidades de que el espíritu goza y se aprovecha, y sin las cuales se siente más ó menos restringido? En este punto, cuando preguntamos á Arnold ó á Spencer, nos dan la misma contestación que nos daba Aristóteles.

Si de nuestro cuerpo venimos al mundo exterior, á la naturaleza, tampoco nos interesa ésta por si, sino por relación al espíritu, como antecedente que lo prepara, escena donde aparece, excitante de su vida, medio para su subsistencia, material de sus creaciones, espectáculo para su fantasia, como objeto, en suma, de su contemplación y actividad externa. Si desapareciese del mundo el espíritu ¿qué quedaria? La creación perderia su sentido. «Dios hizo el mundo para el hombre», dice San Agustin, v repite Hegel, v con él todo el pensamiento moderno, aun el de aquellos que más murmuran contra la «concepción antropocéntrica». Las tentativas de Espinosa, de Leibniz, de Schelling, de Krause, de Fechner, cada una á su modo y más ó menos acertadas, no han determinado todavia en este punto la historia.

#### III

Contra estas preferencias, quizá podría tener algo que oponer la naturaleza postergada.

Sin duda, para los intereses sociales de la civilización, las obras del espíritu importan bastante más que los actos puramente corporales: la ciencia, el arte, la religión, la caridad, la moralidad, el ideal, más que la respiración, ó la absorción del quilo, ó las funciones del higado, y hasta la circulación cerebral: salvo en el sentido de ser todos estos fenómenos otras tantas condiciones para la vida psiquica. Volviendo al ejemplo antes citado, la obra de Miguel Angel vale más que la digestión más perfecta.

En otro concepto, la salud corporal (no en las enfermedades infecciosas) es, como de la religión y de otras cosas se ha dicho, «asunto privado»; mientras que los estados del espíritu no quedan cerrados en la conciencia del individuo, sino que trascienden al cabo, más ó menos pronto, á la vida social, á su cultura, moralidad,

tendencias é ideales.

Pero hay que insistir: la superioridad se refiere, en éstos como en los otros casos, sea á la vida intelectual, ó á la difusión del sentido ético, de la piedad, de la abnegación, del ennoblecimiento estético; en suma, á los propios fines espirituales. Es decir, que la actividad del espíritu y sus productos son lo primero... para el espíritu mismo.

Prescindiendo de los intereses de éste, tomadas en absoluto las cosas, ¿ podría sostenerse aquella superioridad?

En nuestro cuerpo, la actividad tan rica, delicada y compleja de la célula no es menos interesante en verdad, ni, desde un punto de vista imaginativo y estético, menos maravillosa, que la más fina obra de arte; y en el mundo exterior, el sistema de un Kant, la paciente investigación de un Darwin ó de un Wundt, ¿en qué pueden llamarse superiores (aunque inferiores tampoco) al sistema solar, ó á la vida de la planta, ó á la de la tierra? La atracción universal en si misma, ¿es menos importante que el pensamiento de Newton, que la formula? Si el hombre es, como Pascal dice, «una caña que piensa», hay en la caña tanto que ver como en el pensamiento.

Nôtese bien, de nuevo, que no se habla aqui del valor que, ya la naturaleza en general, ya esta parte de ella que constituye nuestro propio cuerpo, puedan tener en relación con los servicios que al espíritu prestan; sino tan sólo de lo que esa naturaleza representa en sí misma, en sus leyes y productos, como una esfera particular del mundo, de la creación divina, de la energía universal, ó como se quiera decir.

La estética ofrece buenos ejemplos para ilustrar este problema. «Las obras de la naturaleza, ha dicho Zachariä, son obras del maestro; las de los hombres, obras de aprendices»; y sin olvidar tampoco que, como otro filósofo afirma, «tan «natural» es la tela del tejedor como la de la araña», basta fijarse en las bellas artes representativas, para sentir ciertas dudas respecto de la supremacía del espíritu. La pintura de paisaje, v. gr., no tiene otra función que hacernos reparar en la belleza del campo, entenderla, gustar de ella, evo-

carla á voluntad en la fantasia, con la emoción correspondiente en el ánimo: pues la apreciación técnica de cuadro como tal, de su valor, habilidad, exactitud, firmeza, es enteramente otra cosa. La pintura, como la escultura, y como la novela, y el drama, son, en cierto modo, «una preparación para el natural», en el amplio sentido del mundo exterior, ya fisico, ya social: una educación, que nos enseña á verlo, á penetrar y á sentir sus delicadezas.

Verdad es que, en otra dirección, la obra de la ciencia, incluso la filosofía, tampoco tiene en rigor otro fin. Desde un punto de vista objetivo, lo que nos importa en ella no es la interpretación de la realidad por el pensamiento del sujeto (como tal ó cual se la representa); sino la realidad misma. Pero en el arte estético esta misión, que pudiera decirse pedagógica, se ve de un modo quizá más sensible, y con ella las dificultades para sujetar á una común medida el mundo de la naturaleza y el del espíritu y hablar de una relación de jerarquía entre ambos.

Cada uno produce lo que al otro le está absolutamente vedado producir; en lo cual radican su relativa superioridad y sus limites. Al espiritu, v. gr., le es dado expresar en una superficie puras formas sensibles, que la naturaleza no puede crear, sino como configuración de un material dado y sus diversas cualidades. Porque la psiquis, aunque necesita para su expresión exterior el concurso de esa naturaleza, rompe la solidaria é indivisa cohesión de ésta, y todo lo

desarticula, representándose sus elementos, partes y propiedades aisladas, como objetos que subsisten por si, aun arrancados de sus relaciones con el todo. Precisamente, en este poder se funda toda la vida espiritual del hombre y de las sociedades con sus varias funciones. Si la naturaleza, por ejemplo, según se acaba de indicar, sólo ofrece en el espacio sus formas como resultado del juego y composición de sus fuerzas intimas, el geómetra abstrae estas formas y las simplifica en promorfos, suprimiendo la infinita complicación de la realidad, que, infinita, é inagotable en su estudio, no se deja aprisionar en esquemas y fórmulas. El físico ó el químico producen la chispa eléctrica ó la cristalización del carbono en otras condiciones que las que usa la naturaleza para producir espontáneamente el diamante ó el rayo, aunque no según otras leyes. Y el educador, el agricultor, el hombre de Estado, el ingeniero, el reformador, el obrero, en suma, de un orden cualquiera de la vida, sea en la naturaleza exterior, sea en el individuo, en la sociedad, en el Estado, funcionan sólo merced á ese poder del espiritu, que los emancipa de la realidad actual y resuelve ésta en sus factores elementales, que la fantasia compone en representaciones libres, de modos infinitamente diversos. La voluntad. con auxilio luego de las fuerzas corporales y las del medio físico, así como con la cooperación, en su caso, de otros individuos y del todo social, sabe convertir estos ideales en nuevas instituciones, monumentos, máquinas, costumbres, cultivos,

industrias... productos, todos, inconcebibles sin aquella facultad de abstracción esquemática.

En cambio, el espíritu es incapaz de producir la más sencilla de las creaciones naturales, el más microscópico de los gérmenes; y esta impotencia afirma su relativa inferioridad y subordinación, que compensan su superioridad en el otro respecto. Aun para aquella libre producción en el arte estético, ó el mecánico, ó el social, necesita someterse á las leyes que regulan la vida espontánea de los seres, valerse de sus fuerzas reales y contar con ellas, tanto más, cuanto más aspira á que sus productos se incorporen y vivan en el mundo externo.

#### IV

Dificil es, pues, determinar de qué lado esté la superioridad entre ambos órdenes. Esa libertad del espiritu, que lo emancipa de aquella cohesión solidaria, es á la verdad maravillosa; pero otro tanto puede decirse de las opuestas propiedades y fenómenos de la naturaleza: por donde aquella admiración viene á reducirse á una fórmula vana, igualmente adecuada á uno y otro objeto, y aun á todos. Nada hay superior en el mundo, según Kant, á la vida moral y al cielo estrellado. Pero ¿cuál de estas dos cosas es más grande? La Familia, la Nación, la Iglesia, la Universidad, el Estado... formas de la comunión ética social, constituyen grandiosos sistemas, en que se concretan y actúan los fines humanos, que por ellos

renuevan su vida perdurable; pero ¿dónde hallar un criterio que nos permita reputar á esos organismos y su poderosa energía como superiores á la energía solar, que mantiene el vigor de las ricas creaciones planetarias...?

Se dice á veces que en la naturaleza todo pasa «como debe pasar»; que no cabe en ella falta. irracionalidad, ni incongruencia; que sus leyes se cumplen con necesidad infalible; mientras que el espiritu, favorecido con el privilegio de la libertad, puede rebelarse y faltar à la ley. ¡Como si el mal, la enfermedad, la deformidad, el desorden, no cupiesen en ambos mundos, ó como si fuese una prerrogativa del ser racional, poder dejar de serlo! Y sin embargo, en esta facultad extravagante (por fortuna, imposible), de vivir sin sujeción á regla, merced á aquel albedrio indiferente que tantas veces se ha confundido con la libertad moral y que todavía cuenta partidarios en filósofos como Renouvier y los fenomenistas que predican como ley universal la contingencia; ¡en esa indisciplina, en esa «facultad de pecar», como se la ha llamado, es donde se quiere poner la base de la supremacia del espiritu!

#### V

Si acaso estas dudas estuviesen en su lugar; si naturaleza y espíritu fuesen dos órdenes paralelos y particulares de la vida finita en el mundo, mutuamente limitados, respectivamente superiores é inferiores, cada cual á su modo, en lo suyo, ¿tendría que tomar la educación otro sentido?... Hasta ahora, nunca ha sido, ni podido ser materialista, en principio. á lo menos; aunque lo sea con frecuencia en la práctica, por vicio de la ponderada sagacidad. Muchas veces se pretende que la educación griega, por ejemplo, fué naturalista, postergando al espíritu y sus intereses (1); que fué espiritualista la de la Edad Media, con menosprecio de la naturaleza y los suyos, para venir ambas en el Renacimiento á concertada unidad, iniciando el humanismo la educación verdaderamente armónica. No parece que estas ideas se apoyan bastante en los hechos. En todos los tiempos y en todos los pueblos, ha habido que atender á las necesidades fisiológicas; pero, ciñéndonos á la parte más conocida de la historia occidental, griegos y romanos, medioevales y quinientistas, toda la historia, en suma, que más de cerca nos toca y que ha venido á condensarse en la nuestra de hoy, ha sido siempre espiritualista en la educación (en cada época á su modo), como lo ha sido en su sentido general de la vida. ¿Será esto una aprensión natural é invencible del espiritu, que se toma á si propio por medida del mundo, ó una limitación natural también, pero vencible, de la historia en una de sus grandes etapas?

<sup>(1)</sup> Sobre el carácter espiritualista de la educación física entre los griegos, v. Aristóteles y los ejercicios corporales, en el Boletín de la Institución libre de Enseñanza.

## LA HISTORIA DEL PENSAMIENTO DE PLATÓN (1)

El Sr. Lutoslawski es un filósofo polaco, profesor hasta 1893 en la Universidad de Kazán y autor ya, á pesar de su juventud, de muchos estudios sobre problemas de interés, en que ha revelado vocación científica, aptitudes y sólida cultura (2). Casado con una escritora española, querida y respetada de nuestro público, la señora doña Sofia Casanova, las circunstancias le han puesto en contacto con nuestro pueblo, nuestra lengua y nuestra vida intelectual, cuyo estado, en el orden que especialmente interesa á los estudios del señor Lutoslawski, ha descrito en más de una oca-

<sup>(1)</sup> The origin and growth of Plato's logic, with an account of Plato's style and of the chronology of his writings (Origen y desarrollo de la lógica de Platón, con un juicio del estilo de Platón y de la cronología de sus escritos!, by Wincenty Lutoslawski.—Longmans, Green, and Co.—London, 1897.— 1 in 4.° xVIII-547 påginas.

<sup>(2)</sup> La conservación y la ruina de las constituciones políticas, según Platón, Aristóteles y Maquiavelo (alem.), Breslau, 1883, y varios articulos sobre La inmortalidad, El tiempo, Descartes, El verdadero sér, La filosofía en Polonia, Química dinámica, etc., en Revistas polacas, alemanas, rusas, americanas y españolas, además de los trabajos sobre Platón, que en otro lugar se indican. En 1898 (Helsingfors, Simelii)

sión (4), por lo cual le debemos reconocimiento. Pues no es obra de poco esfuerzo, aun sin tratarse de un extranjero, exponer el estado presente de nuestro espiritu nacional en ninguna esfera de ciencia, y aun fuera de ella.

Desde hace largo tiempo, ha mostrado inclinación al estudio de la filosofía griega; poco á poco, esta inclinación ha ido llevándolo hacia el incomparable maestro de los maestros, Platón, y más especialmente á la evolución de su pensamiento y doctrina; y ahora, después de doce años de laboriosos estudios, parte de cuyos resultados ha ido de tiempo en tiempo dando á conocer (2), los

ha publicado un opúsculo Sobre los supuestos fundamentales y las consecuencias de la concepción individualista del mundo (alem.), y su último libro es El poder de las almas, compendio de una concepción del mundo, conforme á nuestro tiempo (alem.). Leipzig, Engelmann, 1899.

(1) Kant'en España (alem.), en los Kantstudien de Vaihinger (1896), y la parte referente à la filosofia española contemporánea en la continuación de Heinze à la Historia de la Filosofía, de Uberweg, vol. 1v (1902),

págs. 586-589.

<sup>(2)</sup> Sobre la lógica de Platón (polaco), 1.º parte: Cracovia, 1891.—2.º parte: Varsovia, 1892.—Sobre las tres primeras tetralogias de las obras de Platón (polaco): Cracovia, 1896.—De estos trabajos ha publicado resúmenes, en francés, el Bull. de l'Acad. des sciences de Cracovia; y del último, otro más amplio (en al.), bajo este título: Sobre la autenticidad, sucesión y teorias lógicas de las tres primeras tetralogias, etc., el Archivo para la Historia de la Filosofía, de Stein, 1895.—Además, dos memorias presentadas en el Instituto de Francia: una (Sur une nouvelle méthode pour déterminer la chronologie des dialogues de Platon), leida en la Academia de Ciencias morales y poliques à la chronologie des œuvres de Platon), dirigida

presenta, por último, resumidos en un libro que, á juzgar por el testimonio de hombres autorizados de las principales naciones, no sólo ha hecho viva impresión, sino despertado y removido problemas de profundo interés, referentes á la filosofía platónica.

El libro del Sr. Lutoslawski comprende, después de un breve prefacio, diez capitulos, cuyos respectivos asuntos son: I. Platón como lógico. II. Autenticidad y cronología de sus escritos. III. Su estilo. IV. Período socrático de su lógica. V. Origen de la teoría de las ideas. VI. Platonismo medio. VII. Reforma de la lógica de Platón. VIII. Nueva teoría de la ciencia. IX. Ultimos desenvolvimientos del

pensamiento de Platón. X. Su lógica.

El primero de estos capítulos es una especie de introducción, que expone la historia del problema y su estado actual; el segundo y el tercero lo estudian directamente: uno, desde el punto de vista del contenido de los *Diálogos*; otro, desde el punto de vista del estilo; los seis siguientes presentan las distintas fases del pensamiento de Platón, en su desarrollo y como resultado de esos estudios; y el último contiene un resumen general de este resultado en sus puntos capitales. Entre el prefacio y el libro, se halla un detenido sumario

à la de Inscripciones y Bellas Letras en 1897 y publicada en la Revue des études grecques, de París. Ultimamente, ha insertado en la Revista de filosofía y crítica filosofíca (alem.), y bajo el título de Estilométrica, un artículo discutiendo la crítica que de los trabajos de Campbell ha hecho Zeller.

doctrinal de cada capítulo; al final de la obra, un indice y registro alfabético, en uno de cuyos articulos incluye un nutrido vocabulario platónico de cerca de 500 palabras.

Procuremos dar una idea sumaria de este libro, un simple extracto, á que, por falta de competencia especial, tiene que reducirse la presente noticia.

A reference of the Medical Company of the service o

Si á la gran masa de personas cultas, que no hacen, digámoslo así, profesión de la filosofía, y aun á muchos de los que la hacen, se les pide una fórmula breve de la doctrina de Platón, es casi seguro que señalarán su «teoría de las ideas». Platón es el glorioso representante del idealismo antiguo; y todavia se suele acentuar esta caracteristica, oponiéndolo á Aristóteles, como el apóstol de la realidad y la experiencia. Todo el platonismo, se dice, está condensado en aquellas entidades hipostáticas, que existen por sí propias, independientemente de las cosas sensibles, no menos que de la conciencia del sujeto, el cual llega á ellas, por una como intuición é inspiración divina: arquetipos luminosos, de que el mundo exterior, y aun nosotros mismos, no somos más que sombras. Es, en suma. el filósofo del Banquete, del Fedón, de la República, de la alegoría de la caverna.

Esta es la idea tradicional, que ha predominado desde Aristóteles á Jowett, á Fouillée, al gran Ze-

ller, y cuya autoridad pesa con harta razón todavía.

A ella se han opuesto, en los tiempos modernos, quizá el primero, Kant, más ó menos vagamente; Tennemann, Trendelenburg, Ritter, Lotze, Überweg, Jackson, Benn y otros, alguno de los cuales llega á comparar la doctrina definitiva de Platón con la de La crítica de la razón pura, y á tenerlo por «el primer representante del idealismo crítico» (1).

A esta segunda corriente de interpretación viene ahora á contribuir el Sr. Lutoslawski, con esfuerzo extraordinario y desde un punto de vista sintético, original y comprensivo.

El motivo de sus investigaciones nació de su vocación preferente por los estudios lógicos, que le hizo dar con Platón. Sorprendióle la escasa importancia que como lógico se le suele atribuir. cuando él creyó ver en él al padre de esta ciencia. Entonces, formó el propósito de estudiarlo con detenimiento, y ante todo, psicológicamente, esto es, en el origen de su doctrina, su génesis y evolución en su espíritu, interpretando para ello sus obras, hasta llegar á darse cuenta del fondo real de su pensamiento, aun en aquellas partes que no llegaron á ser claramente expuestas por su autor. Pues, como dice Kant, «podemos entender á un filósofo, por la comparación de sus pensamientos, mejor de lo que él mismo se ha entendido»: gracias á una hermenéutica, que con razón (y contra

<sup>(1)</sup> Plato's Logic, páginas 26 y sigs., nota 69.

Zeller) el Sr. Lutoslawski estima propio objeto del historiador de la filosofía; en otro caso, «la mejor historia seria una edición de los textos» (1).

Este interés por las téorias lógicas de Platón viene, en parte, del concepto que el autor tiene de que constituven una característica más permanente y objetiva de un filósofo, que sus doctrinas metafísicas, éticas, etc.; pero, sobre todo, viene de considerar á Platón—al menos en Occidente (2) y hasta donde cabe usar sin hipérbole estos calificativos - como el « padre de la lógica »: el primero, «no sólo en buscar la verdad, sino en preguntarse por qué la verdad es verdadera» (3). Esta idea es otra sorpresa, sin duda, para las opiniones corrientes, que dan tal carácter á Aristóteles. Pero, aunque Platón no haya escrito un «tratado de Lógica», ni presentado sus teorías sobre estos problemas de un modo directo, como su discipulo, sino «subsidiariamente, al tratar de otros problemas, psicológicos, metafísicos, éticos» (4), Platón es, en realidad, «el primer lógico, a menos, cuyos escritos han llegado hasta nosotros en una forma tan completa como aquella en que

<sup>(1)</sup> Pág. 29.
(2) Sobre la lógica en Oriente, y en especial sobre la cuestión tan discutida de la lógica india y su relación con la de Aristóteles, pueden verse los resultados de las últimas investigaciones en el excelente discurso inaugural del profesor de Sevilla, D. José de Castro (1902), publicado en el tomo xxvii del Boletín de la Institución libre de enseñanza (Madrid, 1903), bajo el título de Evolución y concepto de la lógica, y con notas añadidas por el autor en esta edición.

<sup>(3)</sup> Pág. 32. (4) Pág. 32.

fueron conocidos por sus contemporáneos» (1). Esta importancia de Platón para la historia de la lógica, no obstante ser tenido principalmente por metafísico y moralista, ha sido, sin embargo, reconocida á veces, sobre todo desde el Renacimiento, según indica el Sr. Lutoslawski, aunque no ha prevalecido contra la opinión común: cosa que, en parte, depende de la diferencia que suele haber en el modo de concebir la lógica, modo bastante vago todavía, aun después de Hegel, Krause y, en otra línea, St. Mill.

Pero, al estudiar á Platón, el autor hallaba contradicciones profundas en su doctrina, que hacian imposible para él considerarla como un todo concreto. Estas contradicciones no han escapado á todo el mundo. Pero cuando se notaba la imposibilidad de concertarlas, la solución más general era eliminar uno de los dos términos. Así, por ejemplo, se ha negado á veces la autenticidad del Parménides, el Sofista, el Político, el Filebo, cuyas teorias aparecian inconciliables con las de otros diálogos, como, v. gr., el Fedón ó el Banquete. Mas ante la necesidad de reconocer por igual la autenticidad de la República y las Leyes, por todos admitida, á pesar de ofrecer tanta divergencia en sus teorías, esa solución dejaba ya de serlo. La verdadera, para nuestro autor, podría decirse que está en aquella vulgar máxima de los antiguos legistas: Distingue tempora et concordabis (doctrinas). Platón presenta distintas fases. Su

<sup>(1)</sup> Pág. 3.

sistema no es una concreción rígida, según lo es (al parecer) la piedra; sino un desarrollo, como el de la planta. El estudio de este desarrollo es

indispensable, pues, para entenderlo.

De aqui la importancia, no puramente filológica ni de historia exterior, sino propiamente interna y filosófica, de la cronología de sus diálogos. Si su espíritu ha recorrido en ellos diversos momentos, la serie de estos productos es la expresión paralela de esos momentos y la única fuente directa para llegar á apreciarlos. Si hay un Platón idealista, poético é imaginativo (para usar los términos del Sr. Lutoslawski), y otro científico y dialéctico, ¿ cuál es más moderno? ¿ Cuál de estas dos posiciones extremas indica la madurez intelectual? ¿Consideramos, por ejemplo, como Schleiermacher y Zeller quieren, al grupo critico formado por el Sofista, el Político, etc., como correspondiente á la primera mitad de su vida? Pues entonces la teoría hipostática de las ideas representaría el último momento de la evolución. Pero, desde Aristóteles, todo el mundo sabe que las Leyes son la última obra de Platón: v las Leyes, al menos en sus teorias jurídicas y politicas, también sabe todo el mundo que no pertenecen ciertamente á la tendencia idealista de la República. En tal caso, habria una oscilación, un regreso, en Platón; y no dos, sino tres fases.

Socher (1820), Hermann (1839), Susemihl (1854) y Überweg (1861) han sido tal vez los primeros en señalar, más ó menos, cierta evolución en sus obras, por la comparación de su contenido y doc-

trina, principalmente en determinados problemas de metafísica, de psicología y de ética. Otros siguieron ese análasis interno (Peipers, Teichmüller, Siebeck), tratando cada uno de ellos un aspecto propio; nuestro autor, ahora, entra igualmente en él, desde su punto particular de vista, á saber: el de la lógica, estudiada, en primer término, mediante el estilo.

«El método aquí propuesto, dice en el *Prefacio* (1), mejora los criterios estilísticos hasta ahora usados, formulando los principios teóricos sobre los cuales debe basarse una nueva ciencia de la Estilometria, y aplicando estos principios á 500 peculiaridades del estilo de Platón (observadas en 58,000 casos), recogidas en el curso de cincuenta años por unos 20 autores, trabajando independientemente. Este método estilométrico, completado con muchas comparaciones del contenido de las obras de Platón, y por aquellas observaciones y sugestiones reconocidas como útiles en la literatura platónica de todos los páises, ha llevado al autor á determinar el orden cronológico de unos 20, entre los más importantes diálogos platónicos.»

«Sobre esta base, se da cuenta aqui por vez primera de las teorias lógicas de Platón y de su desarrollo. Está probado que la teoria de las ideas, generalmente tenida por la única forma de la lógica de Platón, fué sólo una primera tentativa del filósofo para resolver las dificultades de la relación entre el conocimiento y el sér; y que,

<sup>(1)</sup> Págs, VII-VIII.

después de los cincuenta años, produjo un nuevo sistema lógico, en el cual anticipó ciertos conceptos de la filosofía moderna, llegando al reconocimiento de la existencia del alma individual y sustituyendo una clasificación de las nociones humanas á la intuición de las ideas divinas.»

Este es el objetivo del autor.

Si distinguimos en su libro dos partes, una más bien de datos é investigaciones, otra de resultados para la descripción de las fases del platonismo, podría decirse que la primera está toda dominada por la importancia del capitulo III. que, según ya recordará el lector, tiene por asunto el estudio del estilo de Platón, y con motivo de esto, la exposición de las bases de esa nueva ciencia, á que el autor da el nombre de «Estilometria» (Stylometry) v que tan vivo interés parece haber despertado. Es, además, este capitulo, uno de los más extensos (130 páginas); y muestra tal erudición y riqueza de datos, que á duras penas se concibe - al menos, por la gente profana - que haya podido acumularse y digerirse en solo diez ó doce años.

Comienza por una consideración sobre el estilo — «la forma externa» de las obras de un autor — como criterio de su identidad, independientemente del contenido de dichas obras: así se distingue un escritor, no sólo de los otros, sino de sí mismo, en los diversos tiempos de su producción; circunstancia ésta de capital interés para el presente problema. Sin duda, Platón se habría sonreido de los que cuentan las palabras de sus

libros; pero ¿qué diria de las modernas investigaciones sobre el carácter de letra, como signo asimismo de identificación?

Naturalmente, para este fin, se necesita distinguir en el estilo de un autor ciertos elementos característicos (1), que corresponden á dos órdenes, el léxico y el gramatical. El uno es como la primera materia, y comprende el vocabulario que elige, los neologismos que inventa, los términos extranjeros que adopta; el elemento gramatical se refiere á la disposición de esos materiales, su frecuencia, sus varias combinaciones, construcción, fraseo, ritmo y demás condiciones fonéticas, figuras y cualidades literarias, etc., etc.; sobre todo lo cual ofrece este libro interesantes observaciones, señalando la deficiencia todavía de los estudios platónicos de estilística y el programa para su rápido desenvolvimiento.

A continuación de este preliminar, viene una revisión de los principales de esos estudios hasta

la fecha del libro.

El estudio del estilo de Platón es bastante moderno: según el autor, data de los trabajos de Engelhardt, en 1834. Pero el progreso más importante, verdaderamente extraordinario, es el que treinta y tres años después realiza el profesor escocés Lewis Campbell, uno de los más hábiles y modestos helenistas británicos, autor de edicio-

<sup>(1)</sup> En un trabajo posterior, los Principios de estilometría, ya citados, ha dado el autor á estas particularidades el nombre de estilemas.

nes comentadas de algunos diálogos, entre ellos, con el gran Jowett, de la célebre edición de la República. Anotando los términos raros empleados por Platón en el Sofista y el Político, los halló también usados en las Leyes, Filebo, Timeo, v Critias; y asentó que en estos seis diálogos se encuentran 1.492 palabras que Platón jamás usó en ningún otro. De donde vino á formar con ellos un grupo distinto, correspondiente - pues la fecha de las Leues es conocida — á los últimos tiempos de Platón. Pero Campbell no anunció su descubrimiento de un modo especial y en un trabajo ad hoc v por separado; sino que se limitó á incluirlo en sus introducciones al Sofista y al Político; por lo cual, y á pesar del crédito que sus ediciones merecen, pasó aquél inadvertido, hasta el punto de que los más importantes filósofos que han abordado igualmente el estudio del estilo de Platón, sea con un fin puramente gramatical, ó literario, sea con el de contribuir á determinar la cronología de los diálogos, Blass, Dittenberger (1). Gomperz, Siebeck, C. Ritter, los havan desconocido, procediendo con independencia de Campbell: lo cual, en cambio, da mayor valor á la frecuente concordancia entre estos diversos inves-

<sup>(1)</sup> En sus Principios de estilometria (que llegan á mis manos después de compuesto este articulo), cita el autor otro trabajo posterior, de Baron (también en la Rev. des études grecques), y distingue en el estudio de la cronologia de los diálogos de Platón, por medio del estilo, dos métodos: el de Campbell, que llama «escocés» (1867), y el «alemán», iniciado por Dittenberger (1881), y compara sus respectivas cualidades.

tigadores, al menos en los puntos que principalmente interesan á nuestro autor: sobre todo, en el de la formación del último grupo, que comprende las *Leyes*. Tras de todos estos helenistas, cierra de nuevo el ciclo (hasta 1896) el mismo Campbell, con una serie de trabajos sobre el mismo asunto.

La evolución del platonismo, que estos trabajos parecen comprobar, ha sido, sin embargo, ya ignorada, ya negada, por Janet, Waddington, Fouillée, Huit, etc. No es de olvidar que Zeller, quizá la más grande autoridad hoy en Europa, en punto á Platón y á la filosofía griega en general, tampoco la admite y se atiene á la antigua tradición corriente, declarando, v. gr., al Sofista y al Político anteriores al Fedón. En tal conflicto de opiniones, no es extraño que haya quien tenga por insoluble esta cuestión y hasta la de la cronología general de los diálogos (4).

La última parte de este interesante capitulo contiene la exposición de las bases y leyes generales para la interpretación de las observaciones de estilística, ó sea, la «teoria de la estilometría». Comprende 51 páginas y comienza por la discusión crítica de los métodos hasta ahora seguidos en el estudio de la estilística platónica, su imperfección, las faltas cometidas y el consiguiente escepticismo — aunque injusto — de algunos es-

<sup>(1)</sup> En su artículo Estilométrica, propone el señor L. la reunión de un Congreso platónico, donde pudiesen discutirse oralmente entre los platonistas los puntos dudosos aún en esta cronología.

pecialistas tocante á sus resultados: todo lo cual cree el autor que podría remediarse, adoptando un método uniforme y científico, como el que propone y aplica luego al problema presente.

Con ser grande, como se ve, el número de observaciones recogidas, fácilmente podría duplicarse: sería cuestión de tiempo. Sin duda, esos datos, y más aun reducidos á un solo autor, no parecen á primera vista suficientes para construir una teoría de carácter general; pero su calidad permite sacar de ellos ciertas bases.

La primera es la distinción (convencional) de los elementos ó fenómenos del estilo por su frecuencia, en cuatro grados: accidentales, ó que se presentan una sola vez en un diálogo; repetidos, de dos á cuatro veces, según la extensión de la obra; importantes, que excedan respectivamente de estos números, é importantisimos, que se repiten, por ejemplo, más de una vez en cada dos páginas de una determinada edición; para cada uno de estos grados, el autor consigna ciertas observaciones y reglas.

Sobre esta base, establece ahora, con el carácter de una hipótesis, la siguiente ley psicológica de la afinidad estilística, más ó menos admitida, dice, en el fondo, pero nunca discutida hasta hoy: «de dos obras del mismo autor y de la misma extensión, es más próxima en tiempo á una tercera, aquella que comparte con ésta el mayor número de particularidades estilísticas, con tal de que se tome en cuenta su diferente importancia y de que el número de esas particularidades

observadas sea suficiente para determinar el carácter estilístico de las tres obras». Esta ley (objeto de todo un sistema de fórmulas y signos convencionales) la explica luego en sus diversos términos particulares, fijando su sentido y proponiendo para su comprobación examinar aquellos diálogos de Platón, cuya serie, generalmente conocida y admitida, confirma por su nuevo camino la ley estilométrica, que á su vez queda así contrastada y merecedora de crédito.

Ahora, las conclusiones generales sobre el orden de las obras de Platón á que estas investigaciones conducen, son: 1) que el último grupo, ó sea, el más reciente, está formado por el Sofista, el Político, el Filebo, el Timeo, el Critias y las Leyes; 2) que á éste sirve de base otro grupo intermedio, compuesto de los libros II al x de la República, el Fedro, el Tectetes y el Parménides; 3) el grupo más antiguo de los diálogos propiamente platónicos, es el del Cratilo, el Banquete y el Fedón; 4) precede á estos tres grupos, el de los diálogos socráticos, el último de los cuales es probablemente el Gorgias.

Sentada así la precedencia de la República respecto de los diálogos dialécticos, «cambia por entero la concepción tradicional y corriente del platonismo, tal como ha sido enseñada por Schleiermacher y Hermann, y como la representa todavía en nuestros días el gran nombre de Zeller. Este error produce una completa distorsión de la verdadera idea acerca de la carrera filosófica de Platón. Es como si algunos eminentes

críticos propusiesen considerar la Critica de la razón pura, de Kant, como una excentricidad juvenil, y buscar el contenido principal de su filosofía en su Principiorum primorum cognitionis metaphysicae nova dilucidatio, publicada en 1755 y escrita bajo el influjo de la filosofía, á la sazón predominante, de Leibniz y Wolff (1).

El autor señala los ulteriores progresos que está llamada á hacer la nueva ciencia estilométrica, auxiliar de la historia, al modo, v. gr., de la paleografía, y tan segura como ésta para decidir la autenticidad y cronología de las obras literarias, por basarse en principios racionales, cuya certidumbre, dice, supera á la del testimonio puramente histórico (2).

## II

Consideremos ahora cada uno de estos grupos, en su contenido doctrinal, y especialmente lógico.

Las dos fases capitales y relativamente opuestas en Platón, la idealista y la crítica, no se presentan (ni era posible) como dos términos cerrados, formados de una vez cada uno, y sin transición al otro; sino que ofrecen una serie continua. El pensamiento del filósofo comienza, como siempre acontece, bajo el influjo de su maestro (diálogos socráticos); su evolución no se detiene, y ya

(2) Pág, 193,

<sup>(1)</sup> Págs. 190 y siguientes,

hacia el fin de este periodo (en el Gorgias), comienza à apuntar el germen de la teoría de las ideas, cuvo desarrollo constituve el periodo siguiente, hasta culminar en el Fedón; tras de éste, vienen las aplicaciones á la política y á la educa-· ción (platonismo medio), iniciándose en él las primeras oscilaciones, que conducen á una reforma, organizada en la nueva teoria del conocimiento y la ciencia, cuyos últimos desenvolvimientos forman la última fase, cerrada por las Leyes. No se trata, pues, de grupos concretos y aislados; sino de una marcha, más ó menos lenta, condensada en ciertos momentos, cuya expresión en los diálogos sólo corresponde á aquella progresión, como corresponde una serie discreta ă una linea continua.

El Sr. Lutoslawski estudia esta marcha en los últimos capítulos de su obra. Cada uno de ellos comienza por una especie de introducción; sigue el examen individual de los distintos diálogos que examina, primero en sus teorías, luego en su estilo y cronología; y, á veces, concluye con un resumen de la característica general de todo el grupo.

Al periodo socrático, corresponden gran número de pequeños diálogos, cuya autenticidad es discutida y cuya cronología no ha sido aún fijada por medio de los nuevos estudios estilométricos. La característica de la doctrina de Sócrates está sobre todo en dos elementos: en cuanto al método, en el uso de la inducción y el análisis; y en cuanto al objeto, en el predominio de los problemas

éticos, que llega hasta medir el valor (lógico) de los juicios por su valor moral (1); Platón, á diferencia de su maestro, más que un simple moralista, era para nuestro autor un político, un metafísico y un lógico. Añadamos todavía la ignorancia socrática, posición profunda, á que estos diálogos conducen, más que á una doctrina definida. Eutifrón, la Apología, Critón, Carmides, Laques, Protágoras, Menón y Eutidemo son los principales de este grupo, cuyo contenido analiza. El Gorgias cierra el período socrático de la filosofía de Platón y prepara el siguiente, saliendo de los problemas éticos, que hasta aqui principalmente ocupaban su espíritu, á los lógicos y metafísicos, que predominarán en adelante, y comenzando á afirmar la certeza del conocimiento racional, a priori, absoluto, que el alma tiene por intuición (para explicar la cual acude á la reminiscencia y á la preexistencia, deduciendo de aquí su inmortalidad). Este principio, añade, desde entonces, «no ha desertado nunca de la filosofía europea.»

En esta conciencia de la infalibilidad del conocimiento racional intuitivo, que es todavía aquí un hecho psicológico, dice el autor, comienza ya á prepararse la teoría de las ideas, que propiamente se forma en el período inmediato. El Cratilo y el Banquete se acercan ya al problema propiamente lógico del conocimiento a priori, desde los puntos de vista que el autor llama,

<sup>(1)</sup> Pág. 201.

respectivamente, lingüístico y estético. En el primero, el idealismo ontológico adquiere forma definida y aparece fundado en consideraciones metafísicas. A la permanencia de la sustancia, corresponde la del verdadero conocimiento (ἐπιστήμη), que, á distinción de la opinión (δόξα), no cambia, ni puede, en consecuencia, tener las cosas mudables por objeto. El dialéctico maneja acertadamente el lenguaje (sobre el origen del cual, Platón repugna admitir, lo mismo la teoría de la creación divina, que la de la convención): el error nace de su uso imperfecto.

El Banquete toma otro camino: el estético, que ha dado lugar en este flialogo («la más consumada obra de arte del genio de su autor») á la célebre teoria del «amor platónico.» Este amor puro lleva al conocimiento superior de la verdad, porque no es amor á una sola persona, ni á una sola ciudad, ni á una sola ciencia, sino á la idea de la belleza: idea que ya aqui se presenta como objeto de intuición, preparada en el espíritu por el hábito de la generalizaçión, de la marcha de lo particular á lo general; pero que no depende de lo particular, cuya base es, por el contrario; ni es noción, sino una realidad más perfecta que toda obra de arte. La idea de la belleza, sobre que versa el Banquete, offece aqui ya los caracteres que después han de distinguir á las ideas todas, como tales.

Esto acontece en el Fedón. A la contemplación poética de aquella idea, sucede la exposición de la teoría de las ideas en general, cuya culmina-

ción halla el autor en este diálogo. Platón aquí establece: 1) la prioridad de la idea, como realidad sustancial y trascendente, á diferencia de la noción general, inmanente en el sujeto que piensa: 2) la evidencia de su conocimiento, comparado con la inferioridad de la percepción sensible, que depende del cuerpo, el cual aparece aqui como obstáculo para la posesión de la verdad absoluta: 3) las imperfecciones de la apariencia exteriorlas famosas «impurezas de la realidad», de que tan cómodamente se ha abusado y abusa todavíacomparada con la perfección tipica de la idea pura; 4) la necesidad, sin embargo (casi dirlamos dolorosa), de la experiencia en fible, en nuestra presente condición terrena, dara prepararnos á aquella intuición, que, directamente, sólo es asequible al espíritu separado del cuerpo en una vida anterior; 5 chandor de las ideas, como base para la explicación y corrección de lo sensible (por ser ellas principio del fenómeno), y no al contrario; 6) la semidivinización, por esta cualidad, del filósofo; 7) el valor objetivo de la ló-gica, la cual aquí aparese, por primera vez, como una disciplina para preservarnos del escepticismo (que compara con una especie de misantropia); 8) la causalidad final como superior á la causación mecánica; 9) la unidad de la realidad y el pensamiento... todos/los elementos, en suma, del idealismo platónico.

Llegado á la posesión de su principio, Platón entra á aplicarlo «á fibes prácticos, al intento de promover el progreso moral de sus contemporáneos» (1). El punto de vista de la ética individual, como mero asunto de la conducta del hombre, punto de vista propio de los periodos anteriores, es ya insuficiente. Tal vez le parece abstracto. La moralidad depende de condiciones sociales: la reforma del Estado y la reforma de la educación nacional, implicada, en parte, en la primera. La República trata de ambas; el Fedro, especialmente, de la última.

Este es el periodo que el Sr. Lutoslawski llama «platonismo medio.»

Por entonces, debia hallarse la enseñanza del filósofo en todo su esplendor, con la fundación de la Academia, verificada poco antes (387 a. de C.) y que es tal vez la escuela de la antigüedad que ha tenido una mayor resonancia y más larga vida: como quiera que dura, en su propio local, hasta la época de Sila (87 a. d. C.) y, en Atenas, hasta Justiniano (529 d. C.) (2). Este florecimiento contribuyó, probablemente, á aumentar más y más el interés de Platón por los problemas concernientes á la educación y á la vida social.

Sabido es que, de todas las obras de Platón, la República y las Leyes son las más extensas, y que debieron costarle largo tiempo, en una época, además, en que, desde las condiciones materiales á las psicológicas, todo dificultaba mucho más que hoy la composición y redacción de libros de esa importancia. En la República y en Fedro debió

<sup>(1)</sup> Pág. 2.7.

<sup>(2)</sup> Pags. 4 y sig. I lenout overly

emplear unos seis años, concluyéndolos hacia los 50 de edad.

La República es sin duda, por su parte, el más popular de sus libros; enumerada entre las llamadas «utopias» politicas y sociales, sus teorias han sido objeto de los más distintos juicios, pareciendo á veces tan extravagantes, que hasta ha habido quien, como Schmelzer, las ha creido una broma de su autor (1). Ciñéndonos á las ideas lógicas, el señor Lutoslawski establece entre los diez libros de este diálogo ciertas analogías y diferencias, que lo llevan á formar estas cinco divisiones: a) el libro 1; b) los libros II-IV; c) los libros v-vII; d) los libros VIII-IX; e) el libro x.— El libro I no pertenece á este período: el autor lo coloca entre el Gorgias y el Fedón. - Del segundo grupo forma parte la célebre psicologia de las facultades, como base de la sociología (pues, como dice Janet, toda la política de Platón descansa en una psicologia del Estado): abraza, además, la discusión de la idea de la justicia, y trae, tal vez, la primera expresión ya perfecta de la doctrina de la unidad de Dios. - El grupo tercero insiste sobre las teorias idealistas del Fedón, y aun las acentúa, buscando la verdad, más en el pensamiento que en la realidad; desdeñando la observación de los fenómenos, para dar el conocimiento racional por único contenido á la ciencia toda, desde la matemática á la dialéctica, su término supremo; y estableciendo, por vez

<sup>(1)</sup> Pág 25.

primera, la relación entre el todo y las partes, mediante la unidad de la causa final idel universo, doctrina (dice) «que ha permanecido inmutable, á pesar de todos los progresos de las ciencias particulares y la filosofía» (1). En esta parte, como es sabido, se halla la célebre alegoria de la caverna. - El grupo siguiente, formado por los libros VIII y IX, es el más esencialmente político; pero tiene menos importancia lógica. - Mas, en el x, à los tres géneros de conceptos hasta entonces admitidos por Platón como ideas, en el sentido platónico (matemáticos, éticos y estéticos), viene à añadir otro cuarto grupo: las ideas de cosas artificiales; con lo que comienza á iniciarse una reforma en el pensamiento de Platón Otra señal análoga se halla en el poder de rectificar los errores del sentido por medio del número. peso y medida, es decir, por una intervención de ideas matemáticas, que enlaza los opuestos términos del conocimiento.

El Fedro cierra este grupo, teniendo un carácter más bien pedagógico. En él, parece disminuir la distancia entre la percepción sensible y la idea: distancia que, á pesar de las declaraciones enfáticas de Platón, nunca ha sido tan irreductible como á primera vista parece. La idea no es hallada en los particulares, ni sale de ellos; pero sí resulta de su estudio, en el cual y mediante el cual llega la razón á descubrirla intuitivamente. La experiencia, pues, adquiere ya otra importan-

<sup>(1)</sup> Pág. 303.

cia: viene á ser como la ocasión que despierta

aquel descubrimiento.

En este periodo, según el Sr. Lutoslawski, además, aparece ya cierta oscilación entre la antigua teoría de las ideas sustantivas y la que él llama «concepción crítica y lógica», que más tarde acabará por preponderar en Platón, pero que aquí sólo se vislumbra: La característica del «platonismo medio» estriba en reconocer que la idea, aunque es independiente de lo particular y sensible, del fenómeno, no lo es ya tanto del espíritu — y espíritu individual — en el cual es inmanente. Aquí se inicia una concepción (á su ver) análoga á la de Kant, con quien Platón tiene todavía otra semejanza, según nuestro autor: la de haber emprendido la reforma crítica de su primitiva filosofía, á los 50 años.

La descripción de esta reforma sirve de objeto al cap. VII. El programa del Fedro se realiza en los diálogos dialécticos, cuya primera etapa forman el Teetetes y el Parménides. 4) El creciente interés por la física, que lleva al filósofo á un concepto más amplio del movimiento — aquí ya, sinónimo de alteración cualitativa — y «que simplifica la subjetividad del espacio»; 2) la evolución de las ideas sustantivas á categorías de la razón, construyendo «la primera tabla de éstas en la historia de la lógica», antes, pues, que Aristóteles, y con aplicación á la interpretación de la experiencia; 3) la tendencia á las clasificaciones; 4) la concentración del ideal del filósofo en la especulación, apartado de la política, que preva-

lecía en la República: tales son los rasgos capitales de ambos diálogos. Los resultados más importantes á que en esta reforma llega Platón, parecen ser:

1) la subjetividad de las sensaciones;

2) la unidad de la conciencia en el acto del juicio;

3) la pluralidad y mutua relación de los géneros supremos del ser;

4) la analogía universal entre las cosas grandes y las pequeñas, «todas dignas de igual cuidado para aumentar nuestro conocimiento».

Que, de estos diálogos, el Tectetes ocupe el lugar intermedio que en el desarrollo del pensamiento de Platón le asigna el Sr. Lutoslawski, no es hoy cosa admitida. Hay, ciertamente, partidarios de una cronología análoga á la suya; pero abundan las opiniones opuestas, y entre ellas, la de Zeller, cuvos argumentos discute el autor con detenimiento y extremada sagacidad. Con este motivo, además, y á propósito de una observación de Teichmüller, presenta un interesante cuadro de las 12 formas de diálogo empleadas por Platón (que introdujo probablemente este género en la literatura filosófica de Grecia). La narración continua, la usa tan sólo en tres obras: Lysis, Carmides y la República. El análisis de ésta, y la citada discusión sobre la cronología del Teetetes, pertenecen, sin duda, á lo más importante del libro.

Los diálogos que representan la nueva teoria, anunciada por los dos anteriores, son: el Sofista, el Político y el Filebo, con los cuales mantienen el Parménides y el Tectetes la relación que media entre una preparación crítica y una construcción doctrinal y sistemática, aunque expuesta de un

modo más bien indirecto. En el Sofista, lo que Platón viene realmente á tratar, es el problema del método científico, en una forma que se acerca á la de los escritos de Aristóteles, admitiendo la legitimidad de una exposición continua, al modo de la de este; á diferencia de lo que todavia pensaba en el Parménides, y sobre todo anteriormente en el Protágoras: desde ahora, esa forma directa prevalecerá sobre la dialogada. El concepto del método aparece aquí con claridad por vez primera. 1) El desinterés de la ciencia, único fin del filósofo; 2) el sentido universal de todo objeto de conocimiento; 3) la gradual acentuación de la dialéctica, como ciencia de la clasificación y combinación de las nociones, y no como ciencia de Dios; 4) la concepción dinámica de la realidad; 5) el constante aumento del valor de la experiencia; 6) el estudio del juicio; la adopción de un término medio entre el materialismo y el idealismo, concepciones que reputa igualmente estrechas; 7) en fin, la sustitución de la realidad á la idea, como primer objeto de la indagación: todo ello, con la forma más impersonal de los interlocutores, presta al Sofista un carácter tan distinto del que al platonismo se suele señalar, que ha motivado las (ilegítimas) dudas de algunos escritores sobre su autenticidad. Añádase, todavia, como temas de interés en ese diálogo, aunque no tan directamente enlazados con su problema: 1) la educación lógica; 2) la representación del conocimiento, como una obra de cooperación en la historia; 3) la independencia de las ideas respecto del lenguaje, la cual impide la idolatría de las fórmulas, aunque contrasta con la despótica intolerancia que después acentuará en las Leyes y que el Sr. Lutoslawski llama «fuente de la moderna inquisición» (1) (probablemente, por medio del platónico San Agustín); 4) la división de la ciencia universal en pura y práctica, etc., etc. Pero, sobre todo, repetimos: la idea, aquí, es ya resueltamente una noción; aunque no toda noción es idea, sino sólo aquella que está pura y exenta de error.

Mayor progreso aún se ofrece en el Filebo, donde además se prepara la teoría del silogismo de Aristóteles, por la concepción del término medio, se insiste en las categorias y se lleva la división de la ciencia á una especie de enciclopedia. Platón declara aqui ya á las ideas como inseparables de las cosas sensibles, de que únicamente las separamos por la abstracción. «Existen, además, en la mente divina» (según ellas está hecho el mundo) y «de allí pasan á nuestras almas, mediante la observación de los particulares concretos» (2). «Permanecen eternas; pero han perdido su existencia supra-mundana y sólo cabe buscarlas y hallarlas en las almas» (3). La importancia dada á los fenómenos crece, hasta el punto de poner en la experiencia universal del género humano y en las investigaciones de los

<sup>(1)</sup> Pág. 445. (2) Pág. 470.

<sup>(3)</sup> Pág. 469.

especialistas la base de la sintesis del conocimiento, no aceptando explicación teórica que no convenga aún con los más mínimos detalles. No ha de tomarse como contradicción á esto, que declare á esas investigaciones mero pasatiempo para descansar de las especulaciones metafísicas (1); sino ver aquí una vez más su constante idea de la supremacia de estas especulaciones y de que no hay verdadera ciencia de las cosas mudables, cuvo conocimiento queda en pura probabilidad siempre (2).

Viene ahora ya el último grupo, formado por tres obras, que todos los críticos unánimes reconocen como las últimas también que Platón escribió - el Timeo, Critias (sin acabar) y las Leves - v que constituyen, por tanto, los «últimos desarrollos de su pensamiento». En este periodo, la objetividad del conocimiento se funda. no en las ideas trascendentes, sino en la unidad y comunidad de las diversas almas individuales, provinientes del alma del mundo. La relación de Dios con éste, los problemas de la ordenación del caos por Él, de la providencia, la inmortalidad y la reencarnación; los conceptos de razón, necesidad, causalidad, tiempo y espacio, materia y otros de la física, son los principales asuntos de este ciclo. El alma, no la idea, viene á ser ahora el punto central de la teoria del conocimiento, conservando siempre la visión de Dios y

Pág. 481.
 Págs. 301, 435, 465 y passim,

de la verdad absoluta en otra existencia anterior y la supremacia del conocimiento racional respecto del sensible.

El libro del señor Lutoslawski concluye con un resumen de la lógica de Platón. En él, prescindiendo ahora de todas las diversas teorías psicológicas, éticas y metafísicas que en la exposición ha ido el autor señalando, á fin de caracterizar la evolución de la doctrina platónica y confirmar á la vez la cronología de sus escritos, describe el desarrollo puramente lógico del pensador incomparable.

El autor observa, ante todo, que es imposible pretender sacar toda la filosofia de Platón, de sus escritos. Ya, no sólo con motivo del célebre pasaje de Fedro, sino en otros varios lugares de su libro (1), insiste en la preferencia que aquél da à la enseñanza oral sobre la escrita. Mucho se ha hablado siempre sobre estas dos formas en que el científico, y por tanto el filósofo, cumplen su obra como función social, trayendo á otros hombres á verdadero conocimiento. Entre el libro y la palabra hablada, se dice, ésta es más propia de aquel maestro que aspira á educar á los hombres para que busquen la verdad, y no meramente á difundirla entre ellos: pues tal clase de obra es imposible sin la comunicación personal y directa, la conversación múltiple y flexible, la discusión continua, entre el educador y el educando. El

<sup>(1)</sup> Páginas 345, 349, 358, 499, 517,

libro es, por su mismo carácter permanente, algo seco y rígido, más impersonal, más impasible, y de consiguiente, más intelectual también, dando mayores facilidades para la ulterior reflexión y trabajo individual. La palabra viva impresiona por el momento más enérgicamente; su acción es más sentimental y más rápida, pero por lo mismo queda más en la superficie, de suerte que sólo á fuerza de insistencia puede edificar con alguna solidez en los adentros. Ambas formas se suplen y condicionan mutuamente.

Volviendo á Platón v al desarrollo de su filosofia, en lineas generales, vemos que, al principio, no se ha interesado mucho por los problemas lógicos. Su pensamiento parece moverse, como va se ha dicho, en el molde de Sócrates: las cuestiones de ética dominan; v sólo en observaciones incidentales da alguna señal de reparar en la marcha del pensamiento. En el Menón, probablemente escrito á los 33 años, va se inicia un primer paso, y tan importante, que parece un bosquejo, un germen, de lo que, andando el tiempo, vendrán á ser sus últimas teorias: la fundación del conocimiento a priori en la preexistencia de las almas, cuya semejanza nace de la unidad del mundo, y la distinción entre la opinión (verdadera) y el conocimiento, paralela á la de la sustancia y la apariencia, y que es uno de sus rasgos característicos. Sin embargo, el método es todavia socrático, inductivo, apoyado en la experiencia usual, añadiendo el razonamiento hipotético, que discute las consecuencias de las

diversas suposiciones contrarias, antes de decidir entre ellas. En el Gorgias, la ignorancia socrática se convierte en certeza ética. El Cratilo es el primer diálogo propiamente lógico: v la cuestión sobre la verdadera realidad de las cosas, á distinción del fenómeno, prepara el tránsito de las nociones socráticas á la teoria de las ideas sustanciales, que identifica la objetividad y la trascendencia, y que se desenvuelve en el Banquete, el Fedón, la República y Fedro. Aqui, la caracteristica de la ciencia, por la reducción á la unidad de las verdades particulares; la oposición entre el conocimiento propiamente tal, que tiene por objeto las ideas eternas y por signo la permanencia, y la opinión, que se refiere á la apariencia fenomenal v con ella cambia, constituyen los núcleos de condensación del pensamiento; aunque la introducción de la δύναμις, del movimiento propio del alma, en el último de estos diálogos. puede ser considerada como un primer punto de partida de la reforma critica iniciada en el Tectetes v el Parménides.

Ensayan éstos, por vez primera, un sistema de categorías, como nociones supremas; abandonan y aun critican la teoría de las ideas, como entidades independientes del alma; muestran cada vez mayor interés en el estudio de la naturaleza, é insisten en la concepción dinámica del espiritu, que el Sofista, el Político y el Filebo convierten en una doctrina. En ella, á la intuición, sustituye la actividad del pensamiento humano, semejante al pensamiento divino, creador y ordenador del

Universo. La ciencia se forma en la historia; y la clasificación y sistematización de las nociones, así como el análisis y la sintesis, solicitan el primer lugar en la atención.

Estos puntos críticos de vista son organizados en un sistema (relativamente hablando, á saber: al modo propio como Platón construye, no al modo como lo hace Aristóteles), en el Timeo, el Critias y las Leyes. El Universo, en este último platonismo, «no es un sistema de ideas, sino de almas» (los verdaderos seres), que obran entre si y tienen diferente perfección gradual: desde el alma de la planta, à las de los astros (dioses) y al alma del mundo, Providencia divina, que dirige à los individuos à través de toda una serie de existencias, probablemente sin principio ni fin. El conocimiento es un fruto de la investigación. de la clasificación, generalización, división; se sirve del lenguaje y se comunica por la enseñanza; las ideas, que existen en las almas, son eternas é inmutables (como lo son las de Dios mismo, que forman su modelo) y constituyen dechados ejemplares de la realidad sensible.

De la fase socrática, psicológica, inductiva, critica, no sé si diga un tanto escéptica (sólo en la mera apariencia), va Platón á la fase del idealismo ontológico, para volver, en cierto modo, á una posición algo semejante á la primera, aunque ya con muy otro contenido. De esta suerte, Platón, padre, al principio, de ese idealismo que viene hasta Hegel, es, en la última fase de su filosofía, el precursor de Descartes, en cuanto al

valor de la conciencia; de Kant, en el carácter formal de las categorias a priori y en las antinomias; de Leibniz, en la teoria de la Providencia (1). Disponiendo de todas las condiciones personales de fortuna, sociales, políticas, que facilitan la obra del filósofo; habiendo realizado su misión — «mostrar por vez primera la fijeza de las ideas y la infinita dignidad del alma humana...» — «está muy por cima de su gran maestro, muy por cima de su gran discípulo...» «sus diálogos son únicos, como monumento literario y filosófico, y merecen la mayor atención de todos cuantos se afanan por la Verdad metafísica, y no se satisfacen con el mundo de las apariencias y los intereses pasajeros de la vida material» (2).

Asi acaba el Sr. Lutoslawski.

## III

Es imposible, cualesquiera que sean las opiniones de los hombres competentes acerca de sus soluciones, que no haya la más perfecta unanimidad acerca de sus méritos. Su erudición, de primera mano, su educación de helenista, que le permite comparar, discutir é interpretar los más controvertidos textos; su dominio de la literatura platónica, tan rica ya hoy, que hasta cuenta con revistas especiales (3); su infatigable perseveran-

<sup>(1)</sup> Pág. 525. (2) Pág. 527.

<sup>(3)</sup> Según el autor, la bibliografía platónica es todavia muy incompleta, á pesar de los trabajos y pu-

cia; su prudente circunspección, para no resolver ciertos problemas; la estructura intelectual de su espiritu, son condiciones que, más ó menos, puede apreciar el profano, para el cual, por corta que sea su cultura en este género de estudios. quedará como modelo, v. g., la discusión de los argumentos de Zeller sobre la cronologia del Teetetes (1). Avuda, además, al autor su amor entusiasta al maestro, por cuva doctrina, en su última fase, se advierte clara simpatía en su libro, como ya se ha podido ver en algunas ocasiones y aparece en otras muchas: por ejemplo, sobre el carácter incierto de la ciencia natural, el panpsiquismo, la inmortalidad y preexistencia de las almas, y aun el propio valor de las ideas, independientemente, no de la conciencia, en que son presentes, pero si de lo particular y sensible (2). A algunas de estas coincidencias tal vez no haya sido enteramente extraña la enseñanza que el autor recibió en su juventud de Teichmüller.

Así se comprende bien la complacencia con que insiste en notar tantos pensamientos y anticipaciones de la moderna física, como encuentra en Platón (aun descontando la telepatía, á la cual el autor parece inclinado), á saber: la energía específica de los sentidos, la subjetividad de los

blicaciones especiales de Teufel, Vahlen, etc. El *Lexi*kon Platonicum de Ast es también incompleto y seria menester revisarlo, antes de reimprimirlo: reimpresión, cuyo coste se estima en 750 libras esterlinas.

<sup>(1)</sup> Pág. 385 y sigs. 2) Pág. 360.

colores, la concepción del calor y la luz como formas de movimiento, la antigüedad geológica del hombre, los espermatozoos, los cambios periódicos de las estrellas, la reducción de toda modificación material á agregación y dispersión, la composición del agua por dos átomos de un gas y un átomo de otro, etc., etc. (1).

Ahora, en cuanto al problema fundamental, ¿tiene razón el Sr. Lutoslawski? ¿Hay, en Platón, esas diversas fases de pensamiento, cuyos matices tan circunstanciadamente analiza?...

Su libro es un libro para especialistas, basado en los textos originales y lleno de alusiones á la literatura platónica: á los especialistas toca decidir. Sus razonamientos son á veces de mucha fuerza; dejan impresión profunda; pero en un problema de esta clase, la adhesión de los profanos es tan inútil como su negativa.

Tomando las cosas de un modo general, lo único que podría decirse es que el pensamiento de Platón, sin duda, como el de todo filósofo, y aun en realidad de todo hombre, por más que á veces se aferre en negarlo, y hasta en impedirlo, es una corriente viva, más ó menos rápida, pero, por necesidad, vária siempre. Cada estado permanece por mayor ó menor tiempo, pero el movimiento es incesante; y si sus cambios pueden ser más ó menos acentuados, ya bruscos, ya imperceptibles, todos, aun los más violentos, enlazan sin

<sup>(1)</sup> Páginas 372, 374, 380, 525,

solución el nuevo término á los anteriores, que subsisten en él, por agrio que el contraste sea, sin romper la unidad de la serie. La deformación es constante: mudanza v permanencia, homogeneidad y contradicción, se dan una con otra, en el pensamiento como en la naturaleza, porque juntas forman la característica sustancial de toda vida. Solemos tomar (con error) como tipo de la estabilidad más imperturbable al cristal. Si el ejemplo fuese exacto, podríamos decir que el pensamiento no cristaliza nunca. Progresa, retrocede, va de un lado al opuesto, anda y desanda el camino, oscila, se forma y se deforma; no se para jamás, aun queriéndolo el sujeto. La doctrina, pues, del filósofo, es siempre mera expresión exterior de esa corriente inagotable; sus fórmulas vienen á ser su aspecto más visible; y conforme va la palabra fijando de tiempo en tiempo cada grupo de representaciones concretas, va abandonando aquél, como el artista, al mundo exterior esos productos, pero sin suspender su camino.

Esta obra intermitente, libros, escritos menores, lecciones, conversaciones, etc., son los signos de que por necesidad nos valemos para
inducir el estado (interno) del pensamiento de
un autor y construirlo en un esquema, el cual,
al modo de las figuras de la geometría, y aun de
la propia morfología natural, expresan sólo una
simplificación, más ó menos aproximada, de la
realidad efectiva, que pueden atestiguar, ciertamente, pero nunca reproducir por entero.

Ahora bien; en general, podemos representarnos

lo que llamamos la «doctrina» de un filósofo, de uno de estos tres modos. O bien elegimos de entre los monumentos que tenemos á nuestra disposición el que reputamos más importante, prescindiendo de los demás, ó los subordinamos á él, suponiendo que revela el momento culminante, donde, por decirlo así, hizo alto el curso de su espíritu; ó bien estudiamos con atención esos diversos testimonios, para hallar sus notas comunes y establecer una definición del fondo permanente que á través de todos ellos persiste; ó bien, en fin. apoyándonos en su relación cronológica, procuramos reconstruir la evolución de aquel espíritu en sus fases capitales. De estos tres modos, los dos últimos son por igual legitimos. No lo es tanto el primero. Y, sin embargo, éste parece ser, precisamente, el que, desde Aristóteles, viene sirviendo para establecer la característica de Platón en la teoría hipostática de las ideas. El tercer camino es el que adopta, como hemos visto, el Sr. Lutoslawski; y puede asegurarse que, haya acertado ó no en todos sus pasos, ha hecho perfectamente en proponérselo. Ningún filósofo, y menos, si cabe, un espíritu como el de Platón, que además, por fortuna, vivió y trabajó tan largo tiempo, podrá exceptuarse de esta ley de la evolución y la vida.

Cabe también adoptar el segundo camino. En este caso, la definición del platonismo seria la de un sistema que, en medio de esa evolución, ofreceria ciertos elementos permanentes. Por ejemplo:

1) el espiritualismo radical, que ve sólo en el

alma el verdadero sér, y sér inmortal, por unas ó por otras razones; 2) la eternidad y prioridad de las ideas, ora como sustancias; ó como pensamientos divinos, ejemplares de la realidad fenomenal: ó como meras representaciones y conceptos; 3) la consiguiente superioridad del conocimiento racional respecto del sensible, debida también, en parte, á una solidaridad inexacta entre la inmutabilidad del conocimiento y la de su objeto; 4) la reducción del valor de la experiencia al servicio de lo general (á diferencia de Aristóteles?); 5) la posición semi-divina de la filosofía y, lo que es más grave, del filósofo, así cuando lo encarga, como cuando lo excluye, del gobierno del Estado; 6) la preocupación por la educación y la juventud; 7) aquella ética, esencialmente griega, del medio entre dos extremos, que heredó de Platón, con tantas otras teorias. Aristóteles.

La clasificación de la doctrina platónica, cosa ya más aventurada y relativa, seria quizá, por tanto, la de un idealismo: idealismo, primero, ontológico; después, crítico, que — hasta donde cabe establecer sin exageración tales analogías — ofrecería ciertas semejanzas con muchos de los que brotan hoy por todas partes, descendiendo, por líneas más ó menos indirectas, de Kant.

Pero un idealismo subjetivo, psicológico, crítico, es siempre un idealismo. Si fuese lícito tomar ejemplo de otro orden particular de estudios, Kant y Hegel son idealistas ambos en la Filosofía del Derecho. Y sin embargo, para el

uno (la más alta representación hasta el presente, de la concepción jurídica dualista, al menos, en uno de los aspectos de su doctrina), la historia es la obra accidental de la contingencia y del arbitrio, con cuyas imperfecciones nada tiene que ver la razón, destinada á lucha perdurable, para establecer en definitiva su reino, uno, absoluto é igual donde quiera; mientras que, para el otro, lo ideal es lo real, visto de otro modo; la historia, la razón misma; y la filosofía no tiene respecto de ella otra misión que la de reconocerse triunfante en sus vicisitudes, como una revelación progresiva. Se concibe que, en Platón, esa corriente incesante, y, por decirlo así, subterránea, á cuyo flujo no se sustrae el pensamiento de filósofo alguno, parezca más rápida que en Espinosa, en Kant ó Hegel; que presente oscilaciones tan acentuadas, como, por ejemplo, en Fichte: sea por el largo tiempo que, para ennoblecimiento de la humanidad, duró en la historia del mundo; sea por la indole de su espíritu, que en cada posición doctrinal se sentia menos seguro que otros filósofos, más fáciles de contentar, y pugnaba por ahondar más y más, buscando certidumbre, rectificación y complemento. Si no fuera temerario fantasear conjeturas, diría que quizá la conciencia, más ó menos vaga en él, de este afán incesante, lo inclinó á preferir la enseñanza oral á la escrita, y en ésta, la forma inquieta y viva del diálogo á la exposición reposada, y un tanto satisfecha y dogmática. Investigó, vaciló, construyó, reformó; y dejó á otros el cuidado de redactar manuales y tratados.

# LA CLASIFICACIÓN DE LAS CIENCIAS

## SEGÚN WUNDT

Sabido es que Wundt representa, como otros varios pensadores contemporáneos, la tendencia á conciliar aquellas dos corrientes cuva divergencia parecía á mediados de este siglo imposible de remediar: la de la filosofía y la de las ciencias particulares; ó más bien, la especulación y la experiencia. Por culpa de unos y otros, nació el divorcio; y hoy, por la cooperación de ambas direcciones, parece caminar á su concierto. Hasta ahora, la base para este fin parece ser la combinación de la experiencia, como fuente única de los datos reales, más ó menos objetivos (en sentido de exteriores), del conocimiento, con el proceso del espiritu, que recibe estos datos y elabora mediante ellos y sobre ellos ideas de carácter general, y hasta una concepción fundamental del mundo y aun de su unidad trascendente. Sin prejuzgar el porvenir y aparte excepciones, tal es hoy la dirección general de los espíritus.

Es de notar que las tentativas de reconciliación vienen principalmente de donde partió el más enérgico impulso de discordia: de las ciencias naturales; si bien el movimiento se verificó más ó menos en todas las ciencias de objeto particular;

la historia, el derecho, la literatura, la estética, la moral, la geometria... Y en este proceso, según era lógico, la investigación quedó reducida exclusivamente à dichos objetos particulares, proscribiendo, como vana ilusión, toda tentativa ulterior, y decapitando, por decirlo así, el organismo de la ciencia, al suprimir aquella esfera que ahora se aspira á restablecer en su posición principal de siempre. La «vuelta à Kant», que Zeller anunciaba y pedia, se ha consumado sin duda, aunque en muy varios sentidos, no sólo en el positivo, el criticista, etc.; y es lo cierto que, hoy, la ciencia contemporánea, al menos en sus órganos más genuinos é importantes, parece distar ya un mundo de aquellos tiempos de menosprecio y odio á la metafísica—como en otro respecto á la religión -dejando el monopolio de estos sentimientos y del consiguiente lenguaje destemplado al vulgo en el cual entran no pocos pensadores y que, en estos asuntos graves, tarda siempre más tiempo en orientarse v corregirse.

Wundt, como Herbart, como Beneke, como Lotze, como Fechner, como Spencer, como tantos otros, como Häckel mismo (aunque no todos lo declaran paladinamente y sin rodeos), aspira á construir una metafísica, cuya función característica es, para él, completar especulativamente los resultados empíricos de las ciencias particulares y «sus contradicciones reciprocas» (recuerdo de la concepción de Herbart), mediante un sistema de hipótesis sugeridas y legitimadas por la experiencia misma, y cuyo valor no es mayor,

ni menor tampoco, que el de las mismas hipótesis que, en cada ciencia particular, completan asimismo la construcción de sus datos experimentales. El sistema de la filosofía abraza, pues, la aplicación de este proceso especulativo á cada uno de los órdenes del saber, para unificarlo y reducirlo á un todo orgánico; siendo lo propio de la metafísica reducir á su vez á unidad todas estas unidades parciales.

La doctrina de Wundt ha sido calificada alternativamente de empirismo crítico, de positivismo escéptico, de neo-kantismo, de animismo, de monismo idealista, etc. Ahora no es ocasión de entrar en el análisis de estos juicios, ni en la calificación de una doctrina muy compleja. Sobre que siempre es arriesgado empeño el de estas clasificaciones. Trátase sólo de bosquejar su en-

ciclopedia.

# comprehense where ledge, per metodologica a surent.

La enciclopedia de Wundt se encuentra principalmente expuesta en su Lógica (1883) y en su Sistema de la Filosofia (1889); además de una monografia, publicada en el tomo V de sus Estudios filosóficos.

La distinción de un doble sistema, el de las ciencias particulares y el de la filosofía, dualidad aplicable á todo objeto del conocimiento, no se presenta muy desarrollada, sin embargo, en la *Lógica*, donde más bien se atiende á las primeras, reservando á la filosofía una posición central,

análoga á la que el Sistema asigna á la metafísica. Oscila todavia entre concebir la filosofia como doctrina de la ciencia «v» como doctrina del mundo, sin distinguir precisamente entre estos dos problemas y tendiendo á subsumir el segundo en el primero. La filosofia, viene á decir, es una doctrina de la ciencia, no en el sentido de Fichte, como ciencia general anterior y superior à todas (pues que no hay objeto real y propio que corresponda, á su entender, á este conocimiento, v así se vió Fichte obligado à crearlo); sino, al contrario, como resumen de los métodos v resultados de las ciencias particulares, apoyada en los cuales, construye una concepción del universo, capaz de satisfacer las exigencias del espiritu, reduciendo lo particular á unidad y á subordinación teórica y práctica (ética): cosa imposible para aquellas ciencias, que, sin embargo, son su única base. Asi, el tomo II de la Lógica comprende, ante todo, una metodologia general, à que se reduce para él casi todo el asunto de lo que usualmente se llama hoy «doctrina de la ciencia» (en sentido lógico, no en el ontológico de Fichte y Hegel). Divide esta sección en dos partes, referentes à los métodos de investigación y à las formas de exposición, conservando esta distinción corriente. Inmediatamente después, comienza lo que, à ejemplo de Stuart Mill, Bain y otros, llama «lógica de las ciencias particulares», la cual comprende, más ó menos ordenadamente, la idea y problema de cada ciencia, sus métodos (que hoy dia, por lo común, constituyen su parte más desarrollada); con frecuencia, principios y doctrinas de su contenido; y á veces, su historia, estado presente y capitales direcciones. Esta enciclopedia es, pues, á un tiempo é indistintamente, formal y material, como suele decirse.

Ahora bien, sus diversas secciones, correspondientes à los órdenes fundamentales de la ciencia, en sentir de Wundt, son las siguientes:

1) La matemática, cuyo fin es someter á una investigación completa las imágenes concebibles de la pura intuición (sensible), así como las construcciones ideales formales, que pueden ejecutarse sobre la base de dicha intuición: todo ello, con respecto à sus propiedades y mutuas relaciones. El cálculo aritmético y la medición geométrica no son el único objeto matemático, ni siquiera la teoria general de la cantidad, formada sobre esas dos bases y sus múltiples conexiones. El álgebra, el análisis, la teoria de los números, la de la extensión, la de la pluraildad, las formas, etc., son sus principales partes, en nuestro tiempo, y sus métodos, ya en general, ya con aplicación á la aritmética (y álgebra), á la geometria (incluyendo la analítica) y al cálculo infinitesimal, son estudiados detenidamente por Wundt. La mecánica queda excluida de esta sección, salvo en aquellos conceptos foronómicos de que necesita hacer uso el cálculo.

2) Las ciencias de la naturaleza, al frente de las cuales expone los principios que guian la investigación en este orden, después de establecer la historia de su desarrollo y su clasificación. Entre aquellos principios, es donde considera que se halla el lugar de la mecánica, cuyo desenvolvimiento y teoremas fundamentales expone. En cuanto à las ciencias particulares de este grupo estudia la física y la química (Wundt todavia admite esta distinción, basada en el dualismo de fuerza y materia) y la biología (animales y plantas), en la cual incluye los principios de la medicina. La astronomía y la geología no forman para nuestro autor (en la Lógica) ciencias especiales, y es difícil hallar algunos de sus principios entre los de la mecánica y la química.

3) Las ciencias del espíritu (nombre en su sentir derivado de Hegel), cuvas bases y procedimientos generales (psicológicos) expone ante todo. Ahora, la primera de sus ramas particulares, la forman las ciencias históricas, á saber: la filología, ó sea-siguiendo la tradición alemana. que propende à concebirla como erudiciónciencia general de los productos del espíritu: la historia, que, por oposición á la anterior, es principalmente sintética; la lingüística, la mitologia y la ética «histórica», - desarrollo de las ideas morales. Siguen á estas las ciencias sociales, divididas en otros tres órdenes: las generales (etnologia v demologia-á las cuales casi identifica con la sociologia, -las ciencias sociales teóricas y la ética social); la economia (nacional) y la ciencia del derecho. Por último, la filosofia, adonde vienen à confluir en definitiva todas las ciencias, forma sin embargo sólo la última esfera de este dominio, como una ciencia

especial, que constituye parte de las del espiritu. por tener su base inmediata en la psicologia, sobre cuvos resultados plantea el problema de la doctrina del conocimiento y, sobre ésta á su vez, el (metafisico) de la rectificación y compensación de las contradicciones exclusivistas que-según Wundt-necesariamente presentan entre si los resultados de las ciencias particulares en sus varias órdenes. No alcanza aqui tan claramente la filosofía el carácter de verdadera enciclopedia de todas las ciencias, ó sea, el de una de las dos series fundamentales que antes distinguía el autor en el organismo del conocimiento y cada una de las cuales debería abrazar, aunque sólo desde su punto de vista, todo el objeto, ó más bien, hablando á su manera, todos los objetos de investigación. Si, según Wundt, las ciencias particulares se han ido emancipando de la filosofía, que en un tiempo pretendió ambiciosa gobernarlas á todas, se comprende la reacción que á su vez ha pretendido negarle su sustantividad; como se comprende esta especie de transacción, que en su Lógica ahora el autor representa, de asignarle función característica y, al mismo tiempo, reducirla á una esfera particular, entre otras.

### II

Más clara aparece aquella posición universal, digámoslo asi, en el Sistema.

La filosofía, como «el enlace de los conocimientos particulares, y sobre la base de estos

mismos, en un concepto del mundo y de la vida, purificado de toda contradicción y que satisfaga á las exigencias del entendimiento y á las necesidades del sentimiento», constituve aqui todo un sistema, que abraza todos los órdenes, desde el punto de vista teórico; y cuida bien el autor de defender su legitimidad, va contra aquellos que la consideran superflua (por creer realizado aquel fin en el organismo de las ciencias particulares); va contra los que la confunden, como Augusto Comte, con la enciclopedia de los resultados generales de estas, sin dar absolutamente nada nuevo de si; ó los que, con Hume, le asignan un objeto particular (la teoria del conocimiento) y la reducen, por lo mismo, al carácter de ciencia particular también. Pero, á la vez se aparta de los que, con Spencer (á cuyo proceder encuentra maravillosa analogia con el de Hegel), conciben la filosofía como la aplicación de un esquematismo de conceptos al material tomado de la experiencia. Pues en todos los órdenes especiales funcionan ciertas ideas fundamentales comunes, que en ninguno de ellos, por tanto, pueden ser propiamente explicados.

Y así expone Wundt la doble serie de su enciclopedia: primero, en el organismo de las ciencias particulares; segundo, en el de la filosofía

cientifica.

1.—Ante todo, en su concepto, una enciclopedia debe limitarse á ordenar las ciencias ya existentes, no á crear nuevos problemas de inves-

tigación (á modo de los desiderata de Bacon). Para esta ordenación, rechaza los siguientes principios: 1) la clasificación por facultades, como la del mismo Bacon; 2) la distinción en teóricas y prácticas; 3) en descriptivas (v. gr. la zoologia) y explicativas (como la física), debiendo aspirar toda ciencia á ser juntamente uno y otro; 4) la calificación por medio de ciertas limitaciones (anatomía «microscópica», química «analítica», psicologia «experimental»). Una distinción importante, aunque à la verdad dificil de mantener, es la que el autor establece entre ciencia y disciplina (Lehrdisciplin). «No toda disciplina, dice, es una ciencia: la mecánica técnica, la química farmacéutica, la pedagogía, no son de modo alguno ciencias sustantivas; lo que hay de ciencia en ellas pertenece respectivamente à la mecánica teórica. á la química especial v á la psicología.»

Este juicio del autor tampoco se concierta con la división de las ciencias en explicativas y normativas (entendiendo por éstas las que dictan reglas de conducta) que expone al frente de su Ética; verdad es que allí parece admitir sin vacilación la oposición usual entre las llamadas ciencias teóricas y prácticas, que no quiere se confundan con las normativas. Si en realidad fluctúa ahora el pensamiento de Wundt en este asunto, se explica por las dificultades que ofrece la concepción de dichas ciencias prácticas, normativas, ó como se las quiera apellidar.

En cuanto á que no toda rama de conocimientos constituya ciencia, se encuentra aquí Wundt

una vez más con Hegel (á cuyas ideas se opone, sin embargo, la admisión de ciencias normativas). Estas aproximaciones entre ambos pensadores no son raras. Por ejemplo, la lógica, en los dos, comprende la lógica y la metafísica (en el sentido usual de ambas). En algún pasaje, que no puedo recordar, viene á decir Wundt que su ideal seria la concepción hegeliana del derecho y Estado, «con más individualismo». Esto recuerda la aspiración de Carle á «conciliar á Hegel y Spencer» (cosa más fácil de lo que él parece imaginar), ó la de nuestro inolvidable Moreno Nieto, cuando decia que el sistema de Hegel sería perfecto, sin más que «añadirle la idea de un Dios personal». Conviene advertir que el disfavor que sobre el hegelianismo, en sus días casi omnipotente, habia caido poco después de morir su grande autor, va rápidamente cediendo á una alta apreciación de esta inmensa doctrina.

No resta más que el objeto, ó más bien los objetos (pues no hay para el autor unidad trascendente), como única base para la enciclopedia de Wundt; ó sea, para emplear sus términos, los conceptos de estos objetos, pues que sólo ellos, y no los segundos, constituyen el material de la ciencia. Téngase en cuenta, sin embargo, que un mismo objeto puede serlo de varias ciencias: por ejemplo, el espacio, de la geometria, de la psicologia, la lógica, etc.

Sobre esta base, desenvuelve el organismo de las ciencias particulares.

Forman estas en el Sistema dos grandes gru-

pos: el de las ciencias formales y el de las reales.

1) Las primeras son las matemáticas, que estudian exclusivamente las propiedades formales (intelectuales) de los objetos, á distinción del contenido empírico sensible. Se distinguen, á su vez, las matemáticas en generales y especiales. Las primeras tienen por asunto la cantidad (álgebra y teoría de las funciones), ó la cualidad, ó sea, la ordenación de la pluralidad: sus partes correspondientes á las dos ciencias cuantitativas, son: la investigación del origen de la variedad, desde sus elementos, y la de las mutuas relaciones entre las diversas pluralidades.

Las matemáticas especiales unen la cualidad y la cantidad, en los tres órdenes particulares del número, el espacio y el movimiento. La aritmética, como teoria de las operaciones numéricas, y la teoria de los números, son las partes de la primera. La geometría sintética (generación de las formas del espacio) y analítica (referencia de las formas á conceptos cuantitativos) constituye el segundo miembro; y la cinemática, sintética y analítica también, en el mismo sentido que la geometría, cierran este ciclo.

2) Las ciencias reales, por el contrario, consideran las propiedades y relaciones de los objetos particulares dados en la experiencia, y los consideran al par en su forma y contenido. Pues si cabe, dice, estudiar la forma abstrayendo de éste, como hace la matemática, el procedimiento opuesto es imposible.

Los dos grupos de ciencias reales correspon-

den, uno, á la naturaleza, v otro, al espíritu. Son estos objetos, como dos fases de todo el mundo indivisible de la experiencia; por más que, ante las condiciones que exige la observación objetiva de la actividad psiquica, ésta tenga límites más estrechos, y parezca que hay cosas meramente físicas. Téngase en cuenta la tendencia animista del autor, y su distinción asimismo de la teoria psico-física de Fechner, en la cual, los procesos de aquella actividad suponen una sustancia, un substratum, sobre que descansan y que Wundt niega. Según éste, la característica de ambos mundos, tal como se da ante la experiencia, estriba en referir á la «naturaleza» el todo de nuestras percepciones de objetos distintos de nosotros mismos (algo semejante al no-Yo de los escoceses y más todavia al de Fichte); y al espíritu, el objeto y objetos análogos al inmediatamente percibido en nosotros. Las ciencias naturales pueden prescindir de las otras, pero no al contrario; si bien las del espíritu son las más plenas, lo cual vuelve à recordar el sentido de Hegel: tanto más, cuanto que, en ambos puede decirse, en cierto modo, que la naturaleza es sólo una preparación para el espíritu, cuya manifestación superior constituye el último destino del mundo, y que la idea es á la par principio y fin de todas las cosas.

Dentro de cada uno de estos grupos se acentúa más el carácter gradual y jerárquico de la clasificación, cuyo parentesco con las de Comte y Spencer, en medio de su carácter propio, es evidente en este respecto.

a) Las ciencias de la naturaleza se dividen en tres órdenes, según que estudian los procesos, los objetos ó la relación de un término con otro. Adviértase que, en el carácter serial de esta clasificación, el estudio de las primeras debe preceder al de las segundas: siguiendo en esto la corriente usual y en parte errónea de la pedagogía clásica, para la cual ciertas enseñanzas han de ser anteriores á otras en el orden del tiempo.

Las ciencias de los procesos naturales son, de un lado, la dinámica, que tiene por objeto la causalidad física en general, sobre el supuesto de la materia; y por otro, la física y la química, ciencias especiales. La primera de ellas estudia dichos procesos en si mismos, prescindiendo de la diferencia cualitativa de las moléculas: va como física general, ó de la acción reciproca entre los procesos todos, ya como física especial de cada uno de estos (gravedad, sonido, luz, etcétera.) La química, por el contrario, indaga la relación de los procesos con aquella distinción cualitativa, aunque dando á esta última palabra sólo un sentido relativo y aparente (ante la hipótesis de la unidad de la materia): la química general refiere los fenómenos químicos á los físicos; la especial examina las formas particulares de sus combinaciones.

Las ciencias que tienen por asunto los objetos naturales mismos son: la astronomía, la geografía y las que indagan los objetos terrestres, ya en sí propios (historia natural sistemática, con sus tres reinos clásicos), ya con relación á la tierra, lo cual constituye la geografía especial, ó sea: orografía, hidrografía, geognosia, geografía botánica

y zoológica.

Por último, el estudio sintético de los procesos y fenómenos naturales, en cuanto manifestados en los objetos particulares antedichos, constituye dos órdenes de ciencias: el primero de los cuales atiende á estos fenómenos en sí mismos, y el segundo en su desarrollo, cuya historia sirve de coronamiento á las ciencias naturales. Al primer grupo, pertenecen la astrofísica, la geofísica, la física y quimica de los minerales y la de los organismos, ó sea la fisiología, tanto general, como botánica y zoológica. El segundo comprende la evolución general del cosmos (cosmología), de la tierra (geología), de las plantas, los animales y el hombre.

b) También, á su vez, las ciencias del espíritu se subdividen en ciencias de los procesos del espíritu y ciencias de sus productos. La psicología general y las psicologías del animal, de los pueblos, la psicofísica, la antropología y etnología constituyen las primeras.—Los productos del espíritu son estudiados, ya en sus propiedades generales y en sus condiciones de manifestación (filología); ya en sus diferentes esferas del orden económico, el político, el jurídico, el religioso. el artístico y el metodológico especial de las ciencias; ya, por último, en su evolución, ó sea en las ciencias históricas: las cuales se distinguen en historia general, que abraza la totalidad de aquellas esferas y sus mutuas relaciones en un indivi-

duo (biografía), en un pueblo, ó en la comunión universal; y en historias especiales de cada esfera particular: de la ciencia y sus diversos órdenes, del Estado, la religión, etc.

2.—Vengamos ahora al organismo de la filosofia, paralelo al anterior. Recuérdese que su objeto es el mismo de las ciencias particulares, sólo que considerado «desde otro punto de vista»: á saber, el de la conexión entre ellas. Dos problemas fundamentales abraza: el del origen y formación del conocimiento y el del enlace sistemático de sus principios. - El primero es asunto de la ciencia del conocimiento, que se divide en una parte formal y otra real. Aquella (lógica formal) mantiene con la lógica real análoga relación á la que enlaza la matemática con las ciencias experimentales, sirviendo de base á dicha matemática, cuyos conceptos dependen de ella, y no de la experiencia. La ciencia real del conocimiento comprende la historia de la evolución científica y la teoria del conocimiento, ó sea la lógica real, subdividida en doctrina de las condiciones, limites y principios de su objeto, y en metodología.-En la segunda esfera capital de la filosofía, la ciencia de los principios, se distingue, ante todo, una parte general, cuyo objeto son los conceptos y leyes fundamentales de la ciencia. A esta parte general reserva Wundt el nombre de metafísica. Abraza en ella los conceptos del entendimiento y las ideas trascendentes cosmológicas, psicológicas y ontológicas, siguiendo los problemas y la terminologia de Kant.

Viene después la parte especial: las que podrian llamarse filosofías particulares, que completan los conceptos fundamentales de las diversas ciencias, en relación con la metafísica y la lógica, armonizando sus antinomias. La filosofía de la naturaleza se subdivide en cosmología y en biología, según que considera la conexión total de los fenómenos naturales en su curso, ó la de los fenómenos vitales en especial, ó sea en los organismos (pues Wundt todavia distingue entre éstos y el llamado reino inorgánico). La biologia, donde parece sorprenderse doquiera un lado psiquico, hasta el punto de que el mecanismo de la acción fisiológica puede bien no ser más que la forma secundaria de acciones voluntarias y conscias al principio, sirve de transición à la filosofia del espíritu.

La conciencia es, para Wundt (como para Krause, para los escoceses y hoy mismo para Fouillée—contra una corriente muy generalizada en la psicología actual), la característica de éste. «Un espíritu inconscio, dice, tomando esta palabra en su rigoroso sentido, es un concepto contradictorio»; si bien distingue entre la conciencia (Bewustsein) y el conocimiento (Wissen); así como entre aquélla y su grado superior, la conciencia de nosotros mismos (Scibstbewustsein). Este es el último término de una serie, continua, sin duda, pero toda ella conscia y que llega acaso hasta las infimas unidades de la materia; por más que los limites de la observación no nos permitan sorprenderla en esos términos inferiores, y que

sea compatible—aun en su última y superior manifestación en nosotros—con una inconsciencia «relativa», á saber: la cualidad de aquellos fenómenos psíquicos (y por tanto conscios) que, ó no logran, ó pierden, su enlace con la continuidad de nuestros estados intimos en el tiempo, condición para su percepción por nosotros.

La ciencia de los procesos, en todo su amplio sentido, es la psicología general. De ella dependen luego: la psicologia del individuo; la social (á la cual, por motivos más bien sociológicos que psicológicos y metafísicos, conserva el nombre de psicología de los pueblos) y la psicofísica, que estudia el paralelismo y correspondencia entre el fenómeno psíquico y el físico, y que Wundt concibe con sentido cercano al de Aristóteles, en cuanto á su explicación hipotética. A estas, según su plan, debería seguir la exposición de los principios de las esferas de la creación espiritual. «especialmente» la ética y la filosofía del derecho («el cual forma el más peculiar producto del espiritu moral»), la filosofía de la religión, la estética: finalizando con la filosofía de la historia, que nos da una concepción de la vida interna y externa de la humanidad en su evolución, en armonia con la concepción general del universo que nace de otras partes de la filosofía. Sin embargo, en el desarrollo del Sistema, este plan sufre un cambio importante: la filosofía del espiritu comienza por una sección consagrada á la relación del espíritu con la naturaleza; viene luego el estudio de la psicología individual; sigue la del espíritu social; pero la moral, la religión y la estética no son tratadas en sus principios, sino dentro de la exposición filosófico-histórica; tan sólo, pues, como elementos fundamentales del contenido de la evolución humana.

Tal parece ser, en sus más importantes rasgos la enciclopedia de Wundt, en los dos momentos, bastante distintos, como se advierte, que pudiera decirse, de su concepción: la *Lógica* y el *Sistema*.

# LA ENSEÑANZA DE LA FILOSOFÍA

## manifer of the state of I at his comment

Hace algún tiempo que la Revue bleue (politique et littéraire) de París, abrió una especie de información sobre la enseñanza de la filosofía en los liceos franceses. Casi todas las principales autoridades fueron oídas: M. Janet, M. Fouillée, el malogrado Marion, M. Boutroux, M. Ribot... sólo faltó tal vez la opinión de Lachelier y del venerable Renouvier, para que en ese concierto estuviesen representadas todas las direcciones que con mayor autoridad gobiernan hoy el espiritu filosófico en Francia.

Había sido promovido el debate con ocasión de un artículo de M. Vanderem, titulado: Una clase que hay que suprimir, y versaba sobre la utilidad de la filosofía en la 2.ª enseñanza y sobre el fin, espiritu y programa de su estudio. En realidad, el autor llamaba la atención sobre la necesidad de reformar esa clase, y sus censuras podrían condensarse poco más ó menos en estos términos: que no hay más que un año de filosofía, al cabo de otros ocho ó diez; que en él se desarrolla de repente y ante alumnos sin prepa-

ración, un programa compacto, que abraza nada menos que la psicología, la lógica, la moral, la metafísica, la historia de la filosofía; y que, precisamente por ser los profesores de estas ciencias los mejores quizá en el personal de los liceos, se sienten atraídos por la tentación de dar una enseñanza demasiado profunda, sabia y erudita para la sección que tienen confiada.

A estos graves cargos, contestaron los filósofos antes dichos: algunos, defendiendo el statu quo; otros, atacándolo (1); pero en general, de unas y otras respuestas se desprenden, al parecer, dos cosas: es la primera, que el estado de la enseñanza filosófica en los liceos franceses no satisface á casi ninguno de sus más ilustres y autorizados representantes; la segunda, que no existe un acuerdo tocante á las bases principales para su reforma. Por fortuna, ninguno de ellos toma en serio el título alarmante del artículo de M. Vanderem, diciendo que lo mejor sería suprimirla.

Bien es verdad que, por ahora, no sólo se ha extinguido en el mundo intelectual contemporáneo la antigua animadversión contra la filosofia y los filósofos, sino que hasta parece haberle sucedido un sentimiento tan contrario, que, si Dios no lo remedia pronto, no habrá en el mundo cosa más abundante que los filósofos y la

<sup>(1)</sup> Los articulos de M. Vanderem y las contestaciones de MM. Ribot, Boutroux, Janet, etc., fueron publicados aparte, en un libro, bajo el título: Pour et contre l'enseignement philosophique, Paris, Alcan, 1894. Es muy interesante, desde el punto de vista pedagógico,

filosofía. La inmensa mayoría de los naturalistas, juristas, médicos, lingüistas, químicos, historiadores, físicos, arqueólogos, sin dejar á un lado el cultivo de sus especialidades respectivas, no se satisfacen hoy con encerrarse en ellas; antes procuran, no sólo seguir más ó menos las relaciones que todas mantienen entre si en la enciclopedia científica, sino, lo que es más grave, coronar las más veces su obra con una crítica del problema del conocimiento, en su valor objetivo, y hasta con una concepción general del mundo - como hoy se dice - ó sea, con una metafísica; metafísica de aficionados, más ó menos sólida, pero que es una señal del estado común de los espíritus, y que á la par, aunque de por si no siempre valga mucho, contribuye á preparar sobre esta base y con su estímulo una reorganización de la filosofía propiamente «científica», á saber: de la filosofía de los filósofos.

De aqui el interés de la discusión antes indicada, pues que versa en realidad sobre el problema de cuál sea la función de la filosofía, no ya en los liceos, en la 2.ª enseñanza, sino en todos los grados y órdenes de la educación nacional.

¿Cuál es esta función? Tienden hoy á agruparse todas las concepciones sobre la filosofia alrededor de dos núcleos, que pudiera decirse. En uno de ellos, la filosofía es la ciencia de lo esencial de las cosas, de aquello que hay en el fondo de todas, más allá de su apariencia concreta, sensible, la ciencia de lo ideal frente á lo empirico, del nóumeno frente al fenómeno, Para estos, 128

hay un sistema de las ciencias filosóficas, en cierto modo paralelo al de las empiricas, como quiera - vienen á afirmar - que todo objeto de experiencia es como la sombra del objeto ideal y luminoso, al cual, dice Platón, volvemos en la vida y distracción común la espalda. Mas para otros, esta especie de paralelismo no existe: el saber representa una pirámide, cuya base son las ciencias particulares, que investigan y unifican y organizan parcialmente los datos empiricos, y cuyo vértice es la filosofia, como unificación completa de todas. Por donde, en vez de constituir un aspecto de todo objeto, forma tan sólo la ciencia de las últimas verdades, de las más altas generalizaciones, à que sirven de base las ciencias particulares respectivas. Quizá esta última concepción se acerca más que la otra á la de la filosofia escolástica. Ambas presentan dificultades, cuya solución es inútil intentar desde uno ú otro punto de vista. Pues, por ejemplo, la excisión del objeto en esa dualidad insoluble de lo suprasensible y lo fenomenal, parece incompatible con la unidad del mismo, y no da fácilmente medio de concertar ambos términos, sino por meras combinaciones, más ó menos arbitrarias, al modo, v. gr., de las transacciones entre el derecho natural y el positivo en el dualismo juridico reinante. Y en cuanto al segundo grupo de concepciones ¿dónde comienza la esfera de la filosofía, cuando es tan indefinida su idea, que se reduce á un puro grado en el proceso de la unificación? A menos de identificarla con su parte general ó

primera, que Spencer mismo (á veces) cuida bien de distinguir, ó sea, á menos de fundir filosofia y metafísica, la diferencia entre aquella y «las ciencias» es completamente indecisa. No toca á la cualidad; y aún en la cantidad, su límite es vago y flotante: el más ó el menos de la generalización. Por cierto que, entendiendo la generalización al modo de Spencer, se comprende que en la enciclopedia científica no quepa la historia pura, por la cual muestra en ocasiones (v. gr., en su Introducción á la ciencia social) cierto desvío, que concuerda nada menos que con el de Hegel.

No hay, sin embargo, para qué entrar ahora á discutir el concepto real de la filosofía, que tal vez hav que buscar por otro camino v cuva vaguedad y oscilación continua revelan á cada paso los mismos filósofos contemporáneos. Recordemos que, para Schelling y sus discipulos, ciencias al parecer tan extrañas á las filosóficas como la anatomia, pueden entrar en estas, atribuyendo, v. gr., un valor necesario á estructuras que para otros son sólo contingentes y relativas á las condiciones de la vida en la tierra; y mientras que Wundt considera una conquista de la psicologia contemporánea, haberse emancipado de la filosofía, la conserva Spencer á su vez dentro de ésta. Podría acaso afirmarse que la única esfera sobre cuvo objeto y función reina mayor acuerdo, es la llamada filosofia primera, general, etc., cuvo asunto forma, de común consentimiento, para unas y otras concepciones, la unidad de todas las restantes esferas del conocimiento, por donde desempeña, al menos, una función orgánica entre todas las ciencias; la divergencia recae sobre el modo de esta organización, sobre sus fuentes, su procedimiento, su valor objetivo. Esta universal conformidad en cuanto á la metafísica — para conservarle su nombre histórico, — ya considerada como lógica trascendental, ó como sistema de las categorias, ó como hipótesis especulativa sobre el mundo y su causa, podría parecer una paradoja hace algunos años, cuando el imperio de la reacción contra el idealismo culminaba en Augusto Comte; no en los tiempos de Lotze, Spencer, Fouillée, Wundt y tantos otros como, en una ú otra forma, reconocen esa «filosofía general», que ellos dicen.

## H from the sale to all

Si tal parece ser, de común acuerdo, la función de la filosofía en la formación de la ciencia ¿cuál es la que según esto parece natural atribuirle en la enseñanza?

Ante todo, lo mismo en la escuela primaria que en la superior, conviene no olvidar que la enseñanza ha de ser concebida, en razón de su fin, como una obra destinada á preparar al hombre, no para examinarse á fin de curso, sino para el ministerio individual y social de la vida: cosa, que es algo diferente: casi me atrevería á decir contraria. De esta preparación, sin duda, es parte la función de mostrar, señalar, indicar, llamar

la atención hacia el objeto, á fin de que pueda ser notado y construido idealmente en forma de una representación adecuada, ó en otros términos, en forma de conocimiento: v á esta función hace referencia el nombre de «enseñanza»; ora se trate de enseñarnos, por ejemplo, una preparación en el microscopio, esto es, de enseñarnos á verla, á observarla por nosotros mismos, ora de enseñarnos una profesión, un oficio, manual ó no, poniéndonos á la vista el mecanismo de sus operaciones, una por una, analiticamente, y guiándonos en su ejercicio. Se nos enseña á formarnos ideas de las cosas, á ver, á oir, á pensar, á andar, á manejar un instrumento, á hablar, á exigir, á hacer, á evitar, á guardar tales ó cuales reglas de conducta: en suma, á vivir y obrar. Toda enseñanza lo es, pues, de cosa práctica (1): tan práctico es pensar, como cavar la tierra.

Asi concebida, la enseñanza de la filosofía, es, como todas, una práctica también, un aprendizaje, una educación: «aprender filosofía» es ante todo aprender á filosofar, ó en otros términos, aprender á investigar y hallar relaciones, aspectos, problemas, que trascienden, no sólo del conocer sensible, sino de cada particular objeto y lo enlazan gradualmente con otros y con todos, hasta reconocerlo, lo más completamente posible,

<sup>(1)</sup> Es muy importante el estudio que de este término y sus afines ha hecho F. Adolpho Coelho, en su Pedagogia do povo portugués, cap. I: As phases da educação e a linguagem: en la revista Portugalia, vol. I, núm. 2; Porto, 1899.

como un objeto de valor y trascendencia uni-

Sin duda, para esta educación, hace falta cierta orientación intelectual, cierto conocimiento, cuyo grado es relativo al estado actual de estos problemas en cada tiempo y al fin que nos proponemos alcanzar por entonces: pues objetivamente, en si misma, dicha información no tiene limite alguno. Mediante ella, nos imponemos en las fases principales del proceso de su evolución hasta nuestro tiempo, y en especial, en el sentido, y direcciones de su estado actual, á lo que puede llamarse «cultura filosófica»; y así nos trae á consonancia con el espíritu contemporáneo, en cuanto se refiere á este orden, cuyos productos nos asimilamos, como un material ya elaborado para la obra ulterior de nuestro propio espiritu.

Importa concebir en su verdadera significación esta cultura (que en la filosofia, como en todos los órdenes del conocimiento, representa la comunión del sujeto con los frutos mejor consolidados del pensamiento en su historia) para distinguirla del diletantismo. El diletante, en efecto, no siente por la ciencia y sus problemas, sino un interés imaginativo y estético, sea frivolo, sea grave. Indiferente al valor sustantivo de la verdad, como tal, ve en ella á lo sumo, un noble recreo, que eleva el tono del espíritu, arrancándolo á la trivialidad de las cosas vulgares; ó más bien diria á su propia trivialidad, pues no hay cosas vulgares por sí mismas, sino

por el modo de tomarlas nosotros. E importa tanto más esta distinción, cuanto que, no va la mera cultura filosófica, sino hasta la filosofía propiamente dicha, han sido confundidas á veces con ese goce, esa contemplación poética, vaga, soñadora, que muchos consideran, va en son de censura, va de aplauso, como el fruto menos discutible de la filosofía. El desenvolvimiento que á este aspecto, real sin duda, pero subalterno, han dado Cousin y su escuela, no sin detrimento en ocasiones del severo rigor de la indagación cientifica, explica bien el desdén con que un pueblo tan culto como el pueblo francés ha mirado los grandes sistemas del idealismo alemán del siglo xix, y el tiempo que ha tardado en ver en un Schelling, un Hegel, un Herbart, un Krause, mucho más que un grupo de pedantes, erizados de una fraseologia ininteligible. (No hay que decir qué habrá acontecido entre nosotros - por muy alto que la presunción quiera poner el nivel actual de nuestro espíritu - con hombres como Sanz del Rio, que no se sentian precisamente llamados á hacer filosofía recreativa.) Todavía un pensador como Fouillée, tan digno de simpatia y de respeto, defiende la enseñanza de la «filosofia general» y hasta su valor educativo, desde ese mismo punto de vista, literario, sentimental, en cierto modo, mixto de ético y estético; más bien que por su acción para formar el espíritu científico en la investigación de la verdad, cuyo carácter objetivo olvida de tal modo, que en ocasiones parece llegar à decir que el valor educativo de la filosofía casi está en razón inversa de su rigor y certidumbre (1).

En verdad que no es ésta la función primordial y directa de la filosofía en la enseñanza; sino la de estimular en nosotros el interés por los problemas universales, que diriamos, la atención hacia ellos y el esfuerzo para disciplinar nuestro pensamiento en su indagación reflexiva. Esta adaptación de nuestras facultades todas, no sólo de las intelectuales (que son sin duda su instrumento inmediato) á la obra de la indagación personal, este aprendizaje, es la más elevada función de toda enseñanza filosófica y la única verdaderamente educativa en lo que atañe á su esfera inmediata: la que prepara al filósofo para el ejercicio de su vocación como científico, á distinción del espiritu que se asimila, aunque sea con libertad, los resultados capitales del saber de su tiempo y las principales tendencias que lo impulsan, mediante cuya oposición se va á la par construyendo y rectificando el proceso de este saber en la historia. Con escasa cultura filosófica. se puede ser filósofo; y viceversa. Tal vez no es muy extenso ni profundo el conocimiento que de los principales sistemas muestra Spencer: y ¿quién duda de que es uno de los más autorizados intérpretes de la filosofía de nuestro tiempo?

<sup>(1)</sup> L'enseignement au point de vue national, donde à cada paso además da à entender que el valor de la enseñanza de la filosofía está sobre todo en su acción moral y social, á que pospone su finalidad sustantiva, como ciència.

Esta educación y esa cultura guardan, sin embargo, entre sí relación; y ninguna enseñanza filosófica será completa sin ambas. Así se revela de un modo característico en el hecho de que el espíritu filosófico comienza, ante todo, á despertarse, merced al contacto del pensamiento del educando con el pensamiento del maestro ó del libro: falto de fuerzas como está, al principio, para abordar directamente esos problemas (4).

Tengamos, por último, presente que esta disciplina del espíritu no es sólo una exigencia de la vocación especial y como profesional por la filosofía. Todos los órdenes del conocimiento, precisamente por lo mismo que nos ofrecen cada vez más amplios horizontes capaces de estimular nuestro interés, poseen un valor educativo, debiendo su enseñanza ser guiada según este principio. Y si la historia, las lenguas, las matemáticas, la física, la zoología, de ningún modo son cosa meramente instructiva, sino radicalmente educadora (primero, cada una á su modo y en su esfera, y luego, mediatamente, para la elevación general del espiritu), es obvio que toda enseñanza filosófica, cualquiera que sea su grado, fin y tiempo, en la escuela primaria y secundaria, ó en la Universidad - pues que á todas toca debe ser siempre una educación también, que en

<sup>(1)</sup> Cómo empezamos á filosofar—en el núm, 253 del Boletín de la Institución libre de enseñanza (1889), incluido en los Estudios sobre educación (Biblioteca filosófica de Zozaya).

todos sus discípulos, no sólo en el hombre hecho, que, llevado de su disposición interior, aspira á formarse como filósofo, despierte respeto y amor á sus problemas y ese sentido universal y trascendente de las cosas.

templicar self-temperature de la constitución de la



# LA ACCIÓN MORAL DE LA JUVENTUD

I

A semejanza de lo que acontece en la «egoísta» v «mercantil» Inglaterra—que no lo es, por lo visto, para todas las cosas, aunque desgraciadamente lo sea para demasiadas,-en todos los pueblos civilizados, ó más bien semicivilizados, va comenzando la juventud, y muy en particular la universitaria, á interesarse en los problemas urgentes de la vida social de nuestro tiempo: los del proletario, la mujer, el niño, el mendigo, el enfermo, el loco, el criminal, el alcohólico, el vago: todos los débiles, en suma. de alma ó de cuerpo, de condición social ó jurídica, de fortuna, de moralidad ó de cultura. Y asi, la juventud misma, v la clase escolar, harto necesitada de auxilio para prepararse á su obra, ayudando á otros, se educa á si propia en servicio del ideal, forma su voluntad, desarrolla su energia, su individualidad, su carácter; y en este cultivo, que viene á ser como una reacción centripeta de su conducta y sus hechos externos sobre su persona, recoge más quizá de lo que en fuerza centrifuga esparce por el mundo.

La acción de la juventud es á veces confesional, más ó menos abierta ó estrecha, y aun sectaria; otras, neutral, humana y libre; tan pronto. imbuída de un espíritu de clase, de favor, de condescendencia graciosa del superior para con el inferior, cuyas lineas respectivas de vida se cruzan sólo en un relámpago; tan pronto, penetrada de la convicción de que, por mucho que haga, no va un ápice más allá de la estricta justicia que mezcla y entreteje á todos los miembros de la humanidad. La presunción y la abnegación, la vanidad y la objetividad, el egoismo y el desinterés, el humanismo, la piedad, el respeto, el amor, el remordimiento, el sentimentalismo romántico, el miedo á un porvenir social tempestuoso, hasta el mimetismo de la moda, colaboran en este movimiento, que, en algún respecto, es siempre bienhechor, y del que cada cual saca según lo que aporta. Pero cuando la acción de los estudiantes, no contenta con este beneficio. se eleva por cima de la vulgaridad y de las pasiones subalternas, es cuando pone de su parte lo que le toca para ayudar al advenimiento de un nuevo mundo moral, que afina las conciencias á un diapasón más alto: no sólo de una nueva organización económica, la cual, además, forma parte de aquél, porque los bienes materiales, con ser medios para nuestras necesidades físicas, tienen un valor ético, merced á cuya significación trascienden de la naturaleza exterior á la vida y la finalidad del espíritu.

Estos intentos, al principio esporádicos, van

después enlazándose poco á poco en una trama continua, cada vez más apretada y sólida, que permite al menos esperar (1) lo cual ciertamente no cabe, cuando vemos sólo tanta energia juvenil, llena de promesas al principio, y embrutecida luego por la sensualidad, la ambición, la vanidad, la codicia, la vulgaridad, la trivialidad, el servilismo: la impotencia, en suma, para levantarse, sobre el placer del lupanar, la cama y el pesebre.

#### H

Un periódico, el Bulletin Continental, de Ginebra, consagrado á la abolición de la trata de blancas y de la prostitución reglamentada, esa inmunda rama del derecho administrativo, hija de una moral podrida y una higiene (2) ignorante

(2) En estos últimos tiempos, la higiene, que servia en esta cuestión a muchos de apoyo contra la moral y el derecho y ponia dudas en el ánimo de las personas de poca convicción, se pone cada día más al servicio de la justicia y contra la reglamentación del vicio. El ejemplo de Inglaterra después de suprimir la reglamentación, ha sido de gran peso. Para estudiar la

cuestión, nada mejor que el referido Boletin.

<sup>(1)</sup> A estas tentativas pertenece, entre nosotros, la de los Antiguos Alumnos de la Institución libre:
1) para la obra de las colonias escolares de vacaciones (que, desde el próximo verano, contará con casa propia en San Vicente de la Barquera, gracias al donativo de uno de ellos, D. Manuel Rodríguez);
2) para restablecer, dentro de sus cortos medios, la de las antiguas decemas, fundada por la inolvidable doña Concepción Arenal;
3) para promover la cultura de las clases obreras, por medio de visitas à los Museos de Madrid, de lecturas, clases, etc., que, desde el curso anterior, vienen verificando.

(y de donde sacan los representantes de los Gobiernos sus más saneados ingresos, á veces para los pobres y á veces para si mismos), trae en el número del mes pasado (1) un «Manifiesto á los estudiantes», que entra de lleno en esa corriente de impulsión moral. Lo firman alumnos graduados de diversas facultades, desde la Teologia á la Medicina, y su lenguaje es tan modesto, como alto y noble su espíritu. «Algunos estudiantes dice-inspirándose en un mismo ideal, y sobre todo en unos mismos deberes, se han agrupado con objeto de difundir á su alrededor ciertos principios y conformar á ellos más completamente su propia vida» (lo cual es á veces bastante más dificil que propagarlos). «No se creen novadores, ni redentores; no tratan de establecer ningún dogma nuevo. El fin de su asociación es reunir en torno de esos principios, puramente morales, à estudiantes de todas las Universidades de Francia, para que de todas sus aspiraciones comunes salga un foco de vida superior, y de todas las buenas voluntades, hoy dispersas, una verdadera fuerza al servicio de la sociedad.»

«El respeto de la persona humana, bajo todas sus formas» es «el alma de esta asociación», que combate el egoismo y la violencia. Los principales problemas á que se propone consagrarse, son: favorecer las relaciones pacíficas y los deberes entre las naciones, entre las clases sociales y entre el hombre y la mujer. No hay más que una

<sup>(1)</sup> Febrero de 1899.

clase de trabajo, sea que en él predomine el del pensamiento ó el de la mano. Los que tienen hoy en su favor la fuerza de la opinión, ó el número, ó la posición social, ó la educación, ó la fortuna, no tienen por esto sino más deberes, una deuda enorme para con la sociedad: negarse á pagarla es un robo. En cuanto á la situación peculiar de los sexos, el egoismo más irritante, dicen, falsea sus deberes respectivos. El hombre tiene la audacia de reclamar una moral distinta. Estos estudiantes piden, por el contrario, que «no haya más que una ley» para ambos sexos: «el derecho al libertinaje no existe para nadie»; ni el deber de sacrificarse á la grosera sensualidad de los demás. El matrimonio, que á menudo «es sólo la unión de dos intereses», sin «vida común intelectual ni moral», debe ser la asociación «de dos voluntades para una misma obra»; y «su ideal, á la vez que su condición esencial, la monogamia:» pero una monogamia «efectiva».

Para este fin, tratan los asociados de abordar los problemas conexos del derecho, de la educación, de la higiene, el alcoholismo, la prostitución, etc., promoviendo una vida más sana, que haga confluir á esta obra común las más opuestas tendencias individuales y reconcilie entre si á los varios grupos de la sociedad.

III

A esto aspiran esos estudiantes; estudiantes de Paris, de ese «Paris», capital donde tanta gente cree imposible hallar otra cosa que ingenio, diversión y libertinaje, que ciertamente no escasea alli, pero tampoco en ninguna otra gran ciudad (ni en las pequeñas). Su acción moral sobre el resto de la juventud, donde el empuje es aun poco intenso, puede hallar quiza la frialdad y hasta la ironia con que el hombre del vulgo pretende pasar (á sus propios ojos) por hombre superior, taimado, harto de ver y oir, incorruptible á la ingenuidad y al entusiasmo: como el niño que se las echa de hombre corrido y calavera, pidiendo en el café una copa de ron «del más fuerte», y echando luego por cada ojo un chorro de lágrimas. Pero las cosas hacen su camino, y no tardarán probablemente siglos en llegar los tiempos en que á la turba desmirriada, sensual y sin aprensión que casi avergüenza hoy al que se atreve à guardar su integridad moral, un mozo entero y varonil la obligará á puntapiés á avergonzarse de haber perdido la suya.

El primer deber—y el primer placer—de cada hombre para consigo mismo, es el de ser hombre: lo cual implica, como toda fórmula, en su aparente simplicidad, muchas cosas, bastante complejas, objetivas y subjetivas, ó más bien; que por un lado son subjetivas, objetivas por otro: pues es tan inútil buscar esto sin aquello, como buscar un cuerpo que no dé sombra—salvo los dioses del Mahabaratta. Contra una objetividad despersonalizada, por decirlo así, y que nos pide que disolvamos la individualidad, hay razón para enfadarse con Nietzsche, á tan vana quime-

ra-ó, si se quiere, para negarla sin enfadarse, que es mucho más razonable v sensato. Todo cultivo-v aun culto-de la individualidad es inseparable del cultivo de la humanidad, de lo universal y absoluto en nosotros, ó, si se quiere, de los fines divinos en el orden del mundo. Va el poético Guyau dice que no parece fácil ser egoista. sin ser altruista al propio tiempo; y este es uno de los temas de nuestro Unamuno. ¿Y cómo servir á la humanidad, sin servirse á la par á sí mismo, aprovechando de rechazo el fruto de nuestra obra objetiva? De ella, ante todo v sobre todo, pende la formación del sér original que cada cual lleva siempre consigo, vivo ó muerto, muerto las más veces, en la vulgaridad de un promedio incoloro... La juventud de hoy, como la de 1830, huve, con razón, del «filisteo». Pero hay dos modos de huir: uno es «echar melena», esto es, cultivar la extravagancia y la apariencia material, para ver si acaso disimula una vida insignificante v vacía; otro, cavar v más cavar, ir tras el fondo, hasta dar con las entrañas de las cosas, sin avergonzarse por esto de comer y beber (cuando es posible), de andar con los pies y de ver por los ojos, como el más prosaico burgués del escarnecido gremio de ultramarinos. La personalidad, la individualidad, no brotan del cultivo forzado de una seudo originalidad exterior. nuda v abstracta; no se entregan al primer Paturot que las busca angustioso y enamorado de ellas; sino que tienen sus coqueterias, y prefieren darse por añadidura.

## LA LOCURA MORAL

#### SEGÚN EL DR. NÄCKE

Por ser tema de actualidad en la psicología y la ética, es interesante resumir el último trabajo del doctor Näcke, que de tanta autoridad goza entre psiquiatras y criminalistas. Se titula: Observaciones críticas sobre la doctrina de la locura moral (1).

Näcke se ha ocupado ya otras veces del asunto (2), negando siempre que la locura moral sea una psicosis especifica. Hoy — dice — sólo dos autores importantes siguen defendiendo lo contrario: Berze y Müller (ambos, en 1896): las discusiones del 98 en la Sociedad de psiquiatria forense (Forens. psychiatr. Verein), de Dresde, valen poco.

Müller rechaza el nombre de moral insanity: los defectos morales, los incluye: 1) en la imbecilidad; 2) en la locura degenerativa, añadiendo: «acompañada de degradación moral.» Pero Näcke

(1) Kritisches zur Lehre der «moral insanity».—En la Psychiatrische Wochenschrift, de Halle.

<sup>(2)</sup> Sobre las ideas de N. y su relación con las de Flechsig, v. Bernaldo de Quirós, Las nuevas teorias de la criminalidad, Madrid, 1898, p. 110 y siguientes. El doctor N. es Director del Manicomio de Hubertusburgo, cerca de Leipzig.

clasifica estos casos en: 1) debilidad mental máxima (Schwachsinn); 2) locura originaria, y más bien, las paranoias; 3) en un grupo de imbéciles (Blöden), sensu stricto, análogos á los degenerados de Magnan, sin que en ellos pueda hablarse, realmente, de debilidad mental, ni de delirio.

Müller hace bien en excluir de la moral insanity aquellas psicosis adquiridas en que se desarrollan sintomas secundarios de inmoralidad. Tiene á la locura moral como enfermedad innata, ó adquirida al menos en la primera infancia, y por tanto, incurable; sólo cabe lograr remisiones en largos años de tratamiento. Para él, el concepto de esta enfermedad es el de un desarrollo desarmónico de la inteligencia (Geist) y el sentimiento (Gemüth), y aun del cuerpo, á veces, con carácter patológico ab ovo, tipo impulsivo y otras perturbaciones nerviosas, mostrando siempre extraordinario egoismo é inmoralidad, como signo relevante.

Según Näcke, coincide con ciertas formas de degeneración, y en especial con la herencia nerviosa (erbliche Belastung). Sus casos son correspondientes á imbecilidad ó á locura degenerativa. Halla vago el concepto de «degeneración» (Schüle, Krafft-Ebing, Müller); así como los nombres y clasificaciones de la «locura moral.» Lo único firme es la base patológica común; sobre ella se desenvuelven caracteres especiales que, según predominan unos ú otros, deciden la clasificación del caso (a potiori fit denominatio).

Condiciones para un diagnóstico de la locura moral: 1) carácter patológico innato, ó excentricidad extrema, acentuados con igual fuerza en el aspecto moral; 2) inmoralidad, como rasgo decisivo.

Pero todo esto es oscurisimo y muy dificil. ¿Quién puede tenerse por normal y armónico? El carácter y la inteligencia forman dos grupos complejos, cuyos factores se cruzan siempre en lineas tortuosas; y en el individuo patológico, más tortuosas aún. Un defecto no es como una montaña en medio de una llanura, sino como una montaña entre otras (defectos), más ó menos altas. La ciencia pediría analizar en cada caso los diversos elementos; pero hoy, con nuestros métodos psicológicos, no podemos hacerlo. Lo poco que se hace, es muy incompleto: v. g., el trabajo de Toulouse sobre Zola.

Además, el criterio para el tipo normal hay que formarlo á fuerza de observaciones rigorosas en los individuos normales de un mismo medio, sexo, raza, cultura, etc.: cosa hoy todavia no menos imposible. Las más contrarias apreciaciones son frecuentes entre los peritos, aun respecto del grado de inteligencia en cada caso. Todos, por ejemplo, hoy, dicen que no es posible trazar el limite entre la imbecilidad y el idiotismo.

Nota, por último, el autor, que un grado de inteligencia, insuficiente para tal profesión, puede ser sobrado para tal otra, etc. Por esto distingue entre una debilidad fisiológica y sub-normal (inferioridad al promedio) y otra patológica. Para él,

además, la diferencia cualitativa es más importante que la cuantitativa: v. g., la astucia es compatible con la debilidad de inteligencia.

En cuanto á moralidad, lo primero es saber qué es la moral: estas ideas evolucionan y son distintas, aun hoy mismo, entre los pueblos civilizados. Hay una moralidad inferior (no mala, sino mínima: un «mínimum moral») y una moralidad superior. En este punto, lo único innato, acaso, es el substrato anatomo-psicológico, hereditario quizá, mezcla compleja de buenos gérmenes y malos. La educación entra aquí en su terreno (1); pero es siempre dificil acabar con la béte humaine. Por ejemplo: las muchedumbres son siempre inferiores en moralidad al individuo. Todos somos, pues, criminales latentes (2) — unos

tema nervioso; y si hasta cabe pensar, sin caer en lo fantastico, que ambas se expresan en la constitución

<sup>(1)</sup> Para Ribot, como para Ferri, la educación sólo sirve para los tipos medianos, ni muy elevados, ni muy inferiores.

<sup>(2)</sup> Partiendo desde otra base, se podría decir que todos tenemos un punto más débil, una linea de minima resistencia, de mayor exposición y peligro a caer, y por donde, de hecho, caemos con frecuencia («el justo peca siete veces al día;» «todo hombre nace manchado del pecado original;» etc.; doctrinas llevadas al extremo por Lutero y Calvino). En este sentido, todos somos criminales «natos;» es decir, cada cual tiene, según su peculiar constitución individual, mayor facilidad de delinquir en una determinada dirección que en otras, comparado con los restantes individuos (el talón de Aquiles, que viene á decir B. de Ouirós, ob. cit., página 97-98). Hay más. Si en realidad, como parece probable, cualquiera que sea la idea que nos formemos de la relación entre la vida corporal y la espiritual, esta relación existe, y en tales términos, que à la constitución general psíquica de cada sujeto, corresponda acaso una cierta constitución del sis-

más que otros — y la mala semilla se aviva y sale á la superficie por la acción de las circunstancias, las pasiones, etc. No hay que pensar de ordinario — añade — en cambios totales y radicales de carácter: son rarísimos. Cuando nos parece que los ha habido, es quizá porque no conociamos bien el verdadero carácter del sujeto.

Es frecuente la combinación de gran perversidad con gran inteligencia: como se advierte, v. g., en los personajes depravados del Renacimiento, en quienes tanto influía la barbarie del medio. Luis el Moro, César Borgia, Malatesta, Cellini... no eran ciertamente «imbéciles.» Y al contrario: fácil es hallar juntas la bondad moral con la cortedad de inteligencia. No se necesita mucho talento para entender, por ejemplo, el decálogo; la dificultad está en cumplirlo. Y esto depende de la voluntad, que peca, á veces, por

general del cuerpo todo, incluso en la estructura de sus partes, no parece arbitrario suponer que en éste deben darse determinados signos exteriores y sensibles de la individualidad espiritual, y por tanto, de aquellos elementos moralmente débiles. Pero, ni la exposición al mal equivale á necesidad y predestinación al delito, en el sentido de Lombroso y su doctrina (especie de agustinismo modernizado), sino á mera posibilidad tan sólo; ni esa mayor exposición se da en todos los hombres en un mismo sentido, sino que varia en cada cual-hasta el infinito, según la peculiaridad de su carácter; - ni la supuesta correspondencia entre tales facilidades, por ejemplo, y la forma de la oreja representa otra cosa que un presentimiento, análogo al de las ingenuas localizaciones de Gall, y falto de base sólida en la experiencia. Interpretada de este modo que se acaba de exponer, la «criminalidad latente» de Näcke, se distinguiria toto orbe de la teoria de Lombroso.

insuficiencia de energía; á veces, por mala calidad: defectos ambos que pueden ser innatos ó adquiridos, v. g., por falta de desarrollo y educación, ó estímulo, ó compresión del medio. Tales son los elementos de un diagnóstico diferencial, siempre arduo.

El inmoral es lógico, á su modo, aunque contra su verdadero interés, porque la pasión es más fuerte que éste, y vence.

Pero, en los llamados «estados degenerativos», á los cuales pertenece, según Näcke, la locura moral, propiamente dicha, hay perversión, no sólo de la voluntad, sino también de la inteligencia. Es rarísimo el ejemplo, citado por Bleuler, de un loco moral con inteligencia normal. En los casos de pura imbecilidad, como en los de locura moral estricta, cabe distinguir entre caracteres activos y pasivos. Los imbéciles, por serlo, no son necesariamente peligrosos: v. g., en el infantilismo inocente. Los caracteres dañosos pasivos hacen el mal por omisión (por egoismo, ó por debilidad de sentimiento, de propósitos, ó de atención y reflexión).

En los que son activos, hay que separar los elementos inofensivos de los peligrosos, hijos de una tendencia impulsiva, las más de las veces, si es que no siempre. La relación de estos individuos con el delincuente habitual (el «nato» de Lombroso) la ha examinado el autor en otra memoria anterior (1). Sólo estos imbéciles ó dege-

<sup>(1)</sup> Más sobre el capítulo de la «moral insanity» (1896).

nerados dañosos activamente, y las más veces tan impulsivos, que hasta llegan á dañarse á si propios, sin que el egoismo baste á contenerlos, pueden ser llamados «locos morales.»

Ahora bien, ¿debe mantenerse este nombre? Los más se oponen, con razón (dice el autor): porque todos los casos así llamados caben en otros grupos (imbecilidad, mania periódica, etc., etc.). añadiéndoles, á lo sumo, como hace Müller, la nota de la degradación moral. «Müller establece seis bases para el diagnóstico, de las cuales es la primera la existencia de anomalías desde la juventud, aunque los signos exteriores aparezcan después (v. g. en la pubertad). Para Näcke, estos individuos presentan un nerviosismo hereditario. con defectos intelectuales leves y un predominio de la vida instintiva, despertado por tales ó cuales causas. Müller pide estigmas también corporales, especialmente del cráneo; Näcke dice que exagera este elemento, aunque se apoya en alguna base. Sólo tienen valor para él las variaciones más extremadas del cráneo y del esqueleto de la cara y, en segundo lugar, de los órganos sexuales.

En cuanto á la responsabilidad criminal, Moll, con razón, según el autor, piensa que el degenerado no es, como tal, capaz de adaptación; pero esta incapacidad no es absoluta, sino que, en cada individuo, se refiere á una función especial.

De aquí, la atenuación de su responsabilidad, salvo en los casos de impulsión irresistible «de-

mostrada»; cosa tan difícil á veces (1), como el diagnóstico diferencial entre lo innato y lo adquirido. Si hay anomalías mentales — ideas delirantes, obsesiones, alucinaciones, etc.— ya es más fácil. Pero si sólo se trata de excentricidades, aunque tengan cierto carácter patológico (Minderwertigkeiten), ó de una imbecilidad poco acentuada, pero no de una psicosis, propiamente tal, hay responsabilidad, tal vez disminuída; no así en la impulsión «probada», antedicha. Näcke insiste siempre en que son muy raros los casos de perturbación moral sin gran perturbación intelectual; mientras que en este grupo son frecuentes los paranoides (Leppmann), y más aún

<sup>(1)</sup> El problema tal vez se simplificaria, si no nos obstinásemos en concebir la pena como un tratamiento duro, al cual es inhumano someter al irresponsable; en lugar de considerarla como un medio reparador (hasta donde quepa), entre otros. Entonces, acaso para el hecho de adoptar precauciones, verbi gracia, contra un sujeto agresivo y someterlo a observación, tan detenidamente como sea menester, á fin de establecer el diagnóstico y el plan del tratamiento, sería poco importante que ese sujeto fuese cuerdo ó loco (si bien, después de esas primeras precauciones, las cosas llevarían distinto camino en uno que en otro caso). Verdad es que todo el sentido actual de la pena y la conducta para con el criminal tendrian que variar. En lugar de dirigirse contra el delincuente, irian en su favor, que es lo mismo precisamente que en favor de la sociedad. Pues el interés de ambos coincide con tanta exactitud aqui, como en los casos de la tutela del niño, del loco, etc.: tutela, que á la vez es protección del individuo contra sí mismo y contra los demás, y protección de la sociedad contra él. Hacia este punto vienen hov, entre nosotros, à coincidir, casi por entero, tendencias de tan diverso origen como la correccional de Aramburu y la determinista de Dorado.

los imbéciles; y en que, para distinguir estos tres tipos, hacen todavía falta muchas buenas historias clínicas.

También se necesitan más datos de los que poseemos respecto del curso que en estos individuos ofrece la serie de sus estados, para poder razonablemente concluir en la posibilidad de su curación, ó al menos mejoría; lo cual es todavía hoy muy complicado. La terapéutica ha de apreciar si se trata de una verdadera impulsión al mal, y si ésta es continua ó intermitente. Cuando el estimulo se va debilitando, y sobre todo, cuando hay remisiones marcadas, cabe esperanza; y más, si la educación y el tratamiento aciertan á ayudar á la naturaleza. Con razón Müller no recomienda para estos casos el manicomio. Mejor es un establecimiento privado, ó correccional, ó el rigoroso cuidado de una familia extraña. Por medio de la educación religiosa ó el trabajo regular, especialmente al aire libre y en el campo, y una alimentación apropiada, cabe tal vez, según Näcke, influir en la nutrición y evolución del cerebro, desarrollando las partes que en éste inhiben la vida puramente instintiva (según Meynert, la corteza, contra los ganglios basales), mejorando así el mal, y acaso hasta curándolo; al par que favoreciendo más y más los gérmenes de bien que, ni aun en tales casos, faltan nunca en absoluto.

Sin esto, sólo cabe separar á tales sujetos «indisciplinables» en establecimientos ad hoc, intermedios entre la prisión y el manicomio, sometién-

dolos, además del tratamiento psiquiátrico, á un rigor adecuado, que no cabe en los manicomios, pero al que convendría someter también á ciertos imbéciles, á los alcohólicos y á un grupo de locos delincuentes: porque los demás de éstos deben ir á institutos penales especiales, ó, en su defecto, á los manicomios comunes (1).

Así acaba el trabajo de Näcke, lleno de observaciones prudentes y sagaces.

<sup>(1)</sup> Esta distinción entre ese «rigor adecuado» (entsprechende Strenge), «que no cabe en los manicomios,» y otro más suave, propio para el loco propiamente dicho, ¿no es quizá otro residuo del concepto clásico usual de la pena, y de esos sentimientos de irritación y dureza contra el delincuente, á que no pueden sustraerse Lombroso, y Garofalo más aún, y que Tarde quisiera cultivar á toda costa? Según el Sr. Salillas, Carrara considera también, de una manera algo análoga, que el instituto para los locos delincuentes es una creación mixta de manicomio y presidio.

# PROBLEMAS URGENTES

DE NUESTRA EDUCACIÓN NACIONAL

Con tanta confianza en el porvenir como desconfianza en el presente, puede un español atreverse á pensar, y no digo á hablar ó á escribir, de nuestra educación nacional. Confianza, porque al fin y al cabo, temprano ó tarde, la historia corre para todos, incluso para el Japón, que ha querido civilizarse, y para la China, que se civiliza sin quererlo; y así también nos llegará nuestra hora, en una ú otra forma, y seremos arrastrados por la corriente universal de la vida. Desconfianza, por dos principales razones. La primera, el respeto debido á la gravedad del problema, con las responsabilidades consiguientes que toma sobre si todo el que pretende coadyuvar á su solución, por pequeña que su fuerza sea, y corta la esperanza de ser escuchado. La segunda, porque esa hora está tan lejos todavía, y depende de causas tan generales y profundas, ante las cuales la acción del individuo es tan flaca... De la vida contemporánea, apenas conocemos aquí sino la superficie, no su fondo real: una, como decoración de teatro, donde los árboles, el mar, las nubes, los montes, casi todo es figurado; ó á lo sumo, una especie de parodia, una farsa plebeya, burda y mal representada. Por lo menos, en su promedio general, las cosas de sustancia, el pan, el ideal, la cultura, todo ello es primitivo y poco más que apariencia; la pedreria, las plumas, los bordados, los toros, la inquisición africana, la navaja, la sangre... eso sí que es real; y el anillo pasado por la nariz, del más fino oro macizo.

Si tanta vanidad y mentira, aun fuera de este oscuro rincón, más amado cuanto más oscuro, queda todavía, allá, en el mundo, en casa de los grandes, en el empireo asoleado de las naciones soberbias, resplandecientes y gloriosas, ¿cómo podría ser de otro modo en un pueblo, amputado de la historia hace más de tres siglos, cuando menos en la parte más espiritual de ella y más profunda?

Pues así es la arquitectura de nuestra educación y enseñanza. En lo exterior, en lo ornamental, en sus rótulos, en la distribución de todos ellos por el edificio, se parece, poco más ó menos, à lo que puede verse en cualquier parte. Pero allí ese edificio está habitado por el espíritu del hombre; y aqui, tan desierto!... Latin, griego, sanscrito, árabe, hebreo, lenguas y literaturas vivas y «muertas»; historia, física, zoología, derecho, comercio, astronomía, filosofía, matemáticas, música, medicina, ingeniería, arqueología, gimnasia; enseñanza primaria, secundaria, terciaria, y no sé si cuaternaria; general y profesional. pura y aplicada, ideal y técnica: todo, como en las naciones próceres. Menudeamos los exámenes más que en ninguna, es decir, salvo en China;

nuestros maestros de todas jerarquias se reclutan nada menos que por solemne, reñida y archiescolástica oposición, en que mutuamente se llenan de improperios; y nuestros diplomas tienen el valor... que todos sabemos, ó mejor (es decir, peor), que no sólo sabemos nosotros, los de casa, sino todo el mundo fuera de ella.

Hablar en estas circunstancias de «problemas urgentes» en nuestra educación, es, por una parte, hablar de cosas en que hay que pensar mucho para decir siempre poco; por otra, hablar... ¿para cuántos? El interés sincero por estos graves asuntos, no el retórico, de que tal consumo se hace en los juegos florales de nuestros Parlamentos y otras fiestas análogas, comienza, sin duda, á romper la dura costra v á extenderse; pero la levadura no ha prendido aún en la masa, ácima todavía para mucho tiempo. Cuando no ha fermentado en 1898... Bien puede decirse en general á nuestro pueblo lo que, con motivo semejante, le decia Doña Concepción Arenal: «Voy á dirigirte algunas palabras sobre la cuestión de disminuir las probabilidades de que te roben ó te asesinen. Me parece que el asunto vale la pena de que te ocupes de él; tú no debes ser de la misma opinión, á juzgar por la indiferencia con que lo miras.»

Huyendo, sin embargo, de toda insana pretensión à construir un sistema trascendental y pluscuamperfecto de educación pública, y, por tanto, del fantasma de una ley general de enseñanza, que periódicamente asedia la imaginación de nuestros

profesionales del «ramo», y más aún la de nuestros políticos, debiéramos todos esforzarnos por estudiar lo que más apremiante parece en nuestra actual organización, tanto por la gravedad de los males, cuanto por alguna mayor seguridad en el remedio.

logand survey let it I the beautiful and the website

Sería dificil recoger en una expresión ideal la resultante común de las infinitas corrientes que trabajan doquiera en la obra universal de la educación: tan numerosos son los problemas cuya solución persiguen. Pero si nos reducimos á indicar - y no sin desconfianza - lo que parece más saliente en ese movimiento, quizá podria decirse, con Adolfo Posada, que todo él tiende, en general, á acentuar y á resolver á un tiempo ciertas antinomias. Por una parte, á hacer la educación más material, como suele (malamente) decirse, v más ideal á la vez; más integral y más especialista; más individual y más social. De que no es este un vano lugar común, dan testimonio, limitándonos ahora á la primera de aquellas tendencias, el enérgico impulso que, entre los pensadores, simboliza el nombre de Ruskin y la evolución que en Alemania y Francia va trasformando la segunda enseñanza realista, de seudoutilitaria, que era al principio, reducida al servicio de los intereses materiales — la antigua Realschule y l'enseignement spécial, de Duruy, en instrumento libre y sustantivo de la cultura del espíritu, hasta hace poco vinculada (erróneamente) en el tipo clásico de los humanistas del Renacimiento; pensando que el mundo hoy pide, más y más cada día, es verdad, que el hombre entre cuanto antes en posesión de su independencia económica, pero sin extinguir por esto en su vida el sentido ennoblecedor del ideal ético, intelectual, poético, afectivo... totalmente humano, para decirlo de una vez; antes, avivándolo con una energía, desconocida en los tiempos de la gramatocracia.

Si tomásemos aún otro ejemplo, veriamos también cómo se acentúa la exigencia de la educación profesional, que obliga á todo hombre á apresurarse para ser órgano activo de la vida y tomar sobre si una de sus funciones, convertida en centro de su acción, por el cual adquiere sentido y dignidad su persona, avergonzándolo de todo parasitismo, y reservando el goce pasivo de los bienes sociales para el niño, el decrépito, el idiota, el inútil; y cómo, con este cultivo de la especialidad, que da solidez á la obra social del individuo y lo salva de la dispersión, y la incoherencia, y el diletantismo, y el fracaso, despierta al propio tiempo un interés universal por todas las cosas, y, de consiguiente, por educarse para ellas. En los diversos grados de la enseñanza se va abriendo paso, á su modo, esta concepción integral, en la universidad inclusive; pero donde en primer término va ya madurando, es en la primaria. Cada día ensancha ésta su programa, rompiendo con el antiguo ciclo de las «primeras

letras», para abrazar gradualmente cuanto en nuestro tiempo pertenece á una cultura general humana, desde la idea del mundo hasta el trabajo manual de taller v jardín; dando á la educación física un nuevo sentido, que comienza por la higiene del local, del alumno y hasta de su casa, el servicio médico, el baño, la cantina, la ración complementaria à domicilio, el vestido, la colonia, el sanatorio, el campamento de rusticación, la conducción á la escuela, y sigue por el juego organizado, la natación y otros deportes, la diversión y tutela del niño, ya fuera de la clase, ya en sus primeros años, antes aún del Kindergarten, para terminar... no se sabe dónde: todo ello (bien entendido) gratuito, como igualmente el suministro de libros y material á los escolares, las bibliotecas para niños, con sus salas especiales de lectura, de estampas, etc., etc. Completan este programa, eternamente abierto, la asociación, la mutualidad, la escuela de perfeccionamiento, la de adultos, la extensión universitaria y demás obras post-escolares, para el porvenir; y la colaboración cada vez más intima de la familia (los «clubs de madres y padres»), asociada á la escuela, cuya acción aspira así á rodearse de otras condiciones de éxito harto más positivas y eficaces que la de declararla obligatoria.

Hay más. Con este proceso, que ahonda á la vez las oposiciones y las resuelve, se conexiona otro cuantitativo, que tiende á universalizar la educación; pero no sólo difundiéndola, hasta que alcance, lo más rápidamente posible, á aquellos

antros de dolor é ignominia, donde se consumen los residuos de las luchas humanas; no sólo subiendo el tono general de la vida; sino, dislocándolo, por decirlo asi: llevando, v. gr., el espiritu, la orientación, los métodos de la enseñanza « superior » — antes patrimonio de las supuestas aristocracias intelectuales - por un lado, al obrero, por otro à la escuela primaria, hasta hacer de ella á modo de un laboratorio de investigación personal, donde el niño descubra las cosas por y para si mismo (la «heuristica» de Armstrong). mientras llega á poder descubrirlas para otros: cuando, todavia, hov, el laboratorio, el observatorio, el seminario, el taller, no constituyen siquiera el núcleo fundamental de la vida universitaria, sino órganos esporádicos, más ó menos dependientes y anejos de los cursos sistemáticos magistrales; à la inversa de lo que parece vislumbrarse para un porvenir, que está ya alboreando.

#### H

Basten estos ejemplos para dar idea aproximada de algunos de esos caracteres del movimiento pedagógico actual, en lo que podria llamarse su programa. Cuanto al modo de realizar tales fines, tan arduos ya y complejos, cada día se hace más profunda en todas partes la convicción de que las leyes y decretos en que el paternal absolutismo de los reyes filántropos y el de la revolución liberal ponían de consuno toda su esperanza, carecen del poder mágico que la imaginación les

atribuía, y no son sino declaraciones sugestivas de propósitos más ó menos discretos, cuyo logro pende de los hombres que en ello ponen mano y del auxilio que en los demás encuentran. No es su éxito producto de un mecanismo, sino fruto vivo de una colaboración de personas. En todas partes van siendo éstas ya el único órgano en cuya virtud se confia: la mejor ley, sin ellas, nada importa; y al contrario. Así, la formación del personal educativo y docente cada vez supone mayores exigencias: ya no bastan las intelectuales, con haberse elevado por extremo: se trata de una obra delicada, que pide otra clase de fuerzas. Y, como es natural, las condiciones con que se estimula y protege las vocaciones, comenzando por la retribución de los servicios, se elevan en proporción á la par: movimiento éste tanto más acelerado, cuanto mayor es el afán por llegar al nivel á que se aspira. Naciones de ayer, como Rumania, cantones de la humilde condición de Turgovia, señalan á sus maestros dotaciones minimas superiores à las de Francia, que tan prodigiosos sacrificios se ha impuesto, sin embargo, para renovar su educación popular, pero donde comienzan á no hallar candidatos abundantes para el magisterio. Estados que ayer tocaban casi los limites de la barbarie, como el Japón, han lanzado masas enteras de su juventud á los Estados Unidos, á Alemania, á Francia, á Inglaterra, á donde quiera que podía hallar condiciones favorables para formarse rápidamente, como lo va alcanzando, en las principales profesiones de la vida.

No costará poco lograr aqui otro tanto: aqui, donde en uno de esos relámpagos fugaces de sentido común, que son entre nosotros tan raros como en otras partes los del genio, se propone un Ministro enviar al extranjero 40 ó 50 estudiantes. y no sé bien si han pasado de cinco los audaces jóvenes que se han atrevido á aceptar idea tan temeraria: como si en nuestro espíritu nacional hubiese hecho estado aquella concepción luminosa, de que fué digno órgano la sabionda pragmática de 1559, prohibiendo á los naturales de estos reinos salir á estudiar fuera: obra profunda, debida á la elevación y perspicacia del bueno de Felipe II, cuva estatua, ahora que se trata de levantar un par de docenas de ellas, es de las que faltan en Madrid, con un expediente en la mano y un nimbo de lazos de balduque.

No cabe puntualizar ahora otros pormenores en que se desenvuelvan estas tendencias generales; lo dicho parece suficiente para mostrar la distancia á que nos encontramos de ellas. Cuando, v. gr., la neutralidad confesional es de derecho público en todos los pueblos civilizados, todavia, cuarenta años después de los famosos expedientes formados á D. Julián Sanz del Río, D. Fernando de Castro y otros profesores aún vivos, por rechazar un curioso interrogatorio acerca de sus creencias; todavía, digo, necesitaba el Ministro de Instrucción pública hace poco recordar la memorable circular de Albareda de 1881, y consagrar de nuevo la libertad de conciencia del profesorado, sin otro límite que la ley común; bien

es verdad que ya se encargan los tribunales de oposición, con saludable frecuencia, de mantenernos dentro del tipo nacional, africano y castizo, proponiendo para servir cátedras á hombres de quienes, por su condición mental subalterna, sea dificil temer necesiten de aquella libertad ni de otra alguna. ¿Qué mejor signo para el diagnóstico de nuestro ruin estado?

Una característica de nuestra educación nacional es la superstición casi absoluta, heredada del antiguo legista, en favor de la reglamentación exterior, debajo de cuva corteza rara vez se siente circular un resto de espiritu y de vida. La ley del 57, que en casi todo representa un retroceso (en ocasiones de importancia) con respecto á las reformas de Montesino y Gil de Zárate, acentuó, como sus reglamentos complementarios, ese casuismo burocrático. Gracias, que la exuberante vegetación de disposiciones abigarradas con que ha venido satisfaciéndose este mismo prurito, cada vez más vertiginoso, ha creado en nuestra enseñanza pública una bienhechora anarquia de hecho y de derecho, que, si frecuentemente sirve para que tal cual profesor abuse de sus funciones á mansalva, sin que nadie tenga poder bastante á evitarlo, permite en cambio otras veces alguna iniciativa bien intencionada.

#### the state III select conformal and not

¿Qué puede hacer el Estado—ahora sólo de esto se trata—para que salgamos de semejante situación?

Lo que antes se le pedia y hoy todavia le piden muchos, à saber: que supla con leves, decretos y organizaciones la falta de espiritu interior, ya una experiencia dolorosa ha mostrado cuán vana pretensión sea; y que la reforma, no sé si en todas las cosas, pero si en ésta al menos, ha de venir de adentro. A saber: de que se forme un mejor sentido del fin y de los medios en todos los órganos vivos que á él cooperan: en maestros, discipulos, familias, clases, en las fuerzas sociales todas, poniendo en otra parte que hasta aqui el objetivo de su acción, concibiendo de muy distinta manera sus deberes y abriendo en sus almas un interés, un amor serio, que mueva sus energias á la obra. Para ello, la acción exterior del Estado-más bien de los Gobiernos-no es enverdad impotente; necesita sólo que sepa darse cuenta de sus límites y reducirse á ellos con modestia; cosa excepcional todavia, merced à la errónea persuasión de su omnipotencia, favorecida además para mayor desdicha por la pueril vanidad de manosearlo todo y hacer ruido, ó la desaprensión para aprovechar el barullo en servicio de clientes y libertos.

Sin necesidad de profundizar ni teorizar principios generales para todos los órdenes, tratándose de una obra espiritual, como lo es la educación (y aun la mera enseñanza), digamos de una vez que la acción política sólo alcanza á suministrar aquellas condiciones puramente exteriores capaces de estimular desde fuera el despertamiento de las fuerzas intelectuales y morales de

que en tales cosas pende todo. Unicamente desde este punto de vista se ha de juzgar la bondad, la inutilidad ó los daños de la intervención legislativa y sus sanciones. Fiar, por el contrario, en la virtud ética del imperativo gubernamental, nudo y escueto: en que, v. gr., un profesor de matemáticas va, porque se le mande de Real orden, à enseñar zoología sin saberla, ú otro, que «se sabe» (!) uno ó varios libros de física, á manipular y experimentar con sus alumnos sin haber entrado jamás en un laboratorio, es propio de una disposición mental algo primitiva, que, como la del salvaje, todo lo espera del milagro: disposición, por desgracia, todavia demasiado comun entre los doctores de nuestro Parlamento. aun entre los que más de avisados blasonan.

Muy otra cosa es aunar-siempre á fuerza de ensayos y tanteos—cuantos elementos sean aptos para facilitar su obra al espíritu, allí donde brota siquiera una ráfaga de éste, antes que por falta de medios se oscurezca y extinga. No hay quiza ejemplo alguno de esta acción indirecta del Estado (pura condición, que diría un metafísico, no causa, del efecto ideal que se busca), cuyo influjo pueda compararse con el de enviar á los futuros profesores de todos órdenes (y aun á los actuales), no sólo á estudiar allí donde mejor se saben las cosas de que pretenden ser maestros, sino á formarse y rehacerse en el más elevado medio posible para su función; suprimiendo, en cambio, esas oposiciones retóricas, que (como los exámenes en su esfera) dislocan la preparación del candidato, perturban su salud, envenenan á la vez su vida moral y su intención científica y alimentan la necia pretensión de que no tenemos que cuidarnos de los métodos para formar profesores, sino para elegirlos, como si los tuviéramos ya formados. Naturalmente, habría que ofrecerles aquella situación material que en otras naciones permite á la obra de la educación disputar el personal de más elevada aptitud á otras profesiones de la vida mejor remuneradas: cosa que si, por ejemplo, pide grandes esfuerzos en la educación primaria (pero inevitables, si no hemos de descender todavía de nuestra presente condición), otras veces sólo requiere gastar bien lo mismo que hoy se despilfarra. ¿Qué sacrificio, por ejemplo, impondrá el sistema de acumulación de cátedras (de muy otro modo que el ridiculo hoy planteado), ó sea de trabajo y de retribución, para que el profesor no se vea obligado à repartir su tiempo entre los más heterogéneos oficios, cuando no tentado de echar mano de recursos y expedientes que nos avergüenzan?

Urge asimismo crear bibliotecas, que no existen, de libros modernos, en que se debió haber gastado dos tercios de la escandalosa suma derrochada en el aparatoso palacio de la Nacional de Madrid; laboratorios para todas aquellas ciencias (no sólo las de la Naturaleza) donde hoy se cultiva la investigación experimental; museos, colecciones y demás elementos de trabajo, para acabar con el contraste entre paraninfos y cámaras rectorales, como los de Madrid ó Barcelona,

y la miseria de aulas y medios de enseñanza: como si la Universidad, el centro hoy doquiera más potente de la vida mental de las naciones, no fuese aquí más que una institución decorativa, sin otra función que divertir á los analfabetos con sus pintarrajeadas insignias en las mascaradas solemnes.

Suprimamos reglamentos, organizaciones por decreto, artificios, planes uniformes de estudios, sistemas rígidos de pruebas académicas, y tantas otras restricciones que debemos á la dictadura ininteligente y corta de alcances con que la centralización burocrática pretende dominar desde sus oficinas nada menos que la obra de la educación nacional; y reconozcamos á sus órganos una iniciativa—y aun excitémoslos para ella—en lo interno de su fin, análoga á la que en todas partes va desenvolviéndose más y más cada día, y que, sin embargo, apenas ha logrado acceso alguno en el nuevo (y meritorio) proyecto de autonomía universitaria.

Y no hay que hablar de la supresión de los malhadados exámenes de curso, condenados hoy por higienistas, científicos y pedagogos, aun allí donde apenas puede decirse que existen. La sustitución de estas pruebas absurdas por el examen constante del alumno en su obra diaria con el profesor, en la clase, convertida en grupo de trabajadores sinceros, personales, no de examinandos anónimos, mero auditorio cuando más de conferencias y discursos, es pleito ya ganado entre nosotros en el fondo, y cada día es menor

la resistencia que le ofrecen el peso de la tradición y nuestro gusto por los artificios escolásticos y por las apariencias; gusto tan profundamente arraigado, que á veces sorprendemos sus huellas esporádicas, no en la muchedumbre de Panurgo, sino en hombres de seria capacidad científica: corruptio optimi pessima.

Y para esto y algunas otras cosas (no muchas más, aunque seria presunción querer encerrarlas en una fórmula), hay que valerse de los procedimientos rápidos, ejecutivos, simultáneos, usuales en todos los pueblos que sienten la necesidad de ganar tiempo: Inglaterra, Francia, Italia, Japón, Australia, Nueva Zelanda, donde el 80 por 100 de la población sabe ya leer y escribir, mientras que en España no llega al 29 (1): Cuba, cuvas 900 escuelas, con unos 36,000 niños, de antes de la guerra, se habian convertido en Abril de 1900 en 3,000 con 130,000 alumnos, que hoy son ya unos 200,000... Malo es echar el vino nuevo en los odres viejos; peor aún echarlo gota á gota. Lo cual quiere decir, sin rodeos: hagamos todo lo posible por nuestras instituciones pedagógicas actuales, colocándolas en condiciones que, cierta-

<sup>(1)</sup> El 28'49, según el Censo oficial de 1887; Oloriz (El Analfabetismo en España, 1900) calculaba el tanto por 100 de analfabetos en 68'006; el Anuario estadístico de Instrucción pública, de 1904, da 11,869,486 analfabetos, ó sea, más del 63'7 por 100. Claro es que de aquí habrá que descontar los niños de edad inferior á la escolar, como hace luego dicho Anuario; pero lo mismo se hace en todas partes, por donde la relación se mantiene igualmente bochornosa,

mente, à nadie arrastrarán á aprovecharlas, como no crearán una vocación ni un sentido del deber donde no existan; pero que servirán para sostener à tantos hombres fáciles de rendirse ante la impotencia y la tentación combinadas. Mas á la par, y sobre todo, y como fundamento para el porvenir, hay que formar gente nueva, por otro modo mejor que el que hemos logrado en nuestro tiempo nosotros; y después, agruparla en pequeños organismos homogéneos, libres de una tradición dolorosa y oscura, ante la cual toda novedad es un escándalo y donde, aun sin quererlo, no podrá excusar su iniciativa para crear laboriosamente un cuerpo vivo, sin otras luchas que las propias de todo experimento.

Obra es que pide pulso, continuidad, firmeza; no estallidos bruscos y revolucionarios, que, ó no pasan de la Gaceta, ó son contraproducentes; economizar palabras ociosas, propias de nuestra espléndida literatura administrativa; consultar seriamente los medios, antes de acometer cosa alguna; buscar la cooperación sincera de todas las fuerzas de la nación, aun las que parecen más heterogéneas, concertándolas en una colaboración positiva, no de mera tolerancia forzada, que hace de la necesidad virtud, sino como otros tantos órganos vivos de un fin común, bien claro en la conciencia de todos, allá en la raíz unitaria y profunda, á donde no llega el espíritu de discordia, que se complace en la obsesión sectaria.

### and for alphase and IV.

Si después de estas observaciones quisiéramos ann llevar una atención algo más especial hacia la primera enseñanza, convendría, ante todo, preocuparnos por esa tendencia que hoy la impulsa. desde el Kindergarten y el Kinderhort, y aun antes, desde la casa-cuna, y antes todavía, desde el instituto de maternidad, hasta la escuela de adultos, cuvo limite es hoy indefinido; por esa como irradiación integral de la clase (su único órgano hasta los últimos tiempos) á la inagotable multiplicidad de funciones, que van trasformando de raiz este primer ciclo de la educación. Pues si, por fortuna, se ha perdido, ó al menos quebrantado, la antigua fe intelectualista en el poder del conocimiento, para regir, por sí solo, proceso tan complejo como el de la vida (y no digamos de la mera instrucción «libresca», memorista y verbal, ni de la escuela consiguiente á ella), nadie, por fortuna también, pone hoy en duda que el pensamiento es una fuerza real de ese mismo proceso, y la ignorancia una de las formas menos discutibles del embrutecimiento y la miseria. Pero, sobre todo, aun los que menos se atreven á pedir milagros á la educación-y obran discretamente. - sienten en las entrañas de su espiritu la convicción irreductible de que la nueva escuela, y el maestro nuevo, que se abren con su cuenta y razón á todos los lados de la vida, ó más bien, se ponen resueltos en medio de ella, no fuera y á su puerta, como antes, y recogen las fuerzas que les ofrece para desenvolver, individual y socialmente, hasta el nivel máximo que en cada punto quepa, las potencias físicas, intelectuales, morales, afectivas, de la naturaleza humana, esa escuela y ese maestro, sí que serán capaces de dar todo—poco ó mucho—lo que la obra de la educación consiente, y era vano pedir á la mera enseñanza de las primeras letras, aun reforzada por la recitación verbal del catecismo.

Quien siga esta evolución ascendente, cada día más rica y profunda, de la primera educación en nuestro tiempo, más de una vez habrá pensado en sus relaciones con la secundaria. Destinadas ambas à dirigir la formación general del hombre, como hombre, no en su especialidad profesional, como abogado, como industrial, como científico, labrador, maestro, médico, etc., la historia ha enlazado á aquélla, sin embargo, con las antiguas clases latinas del trivium y el quadrivium y la Facultad de Artes, apartándola de la primaria y estrechando más cada vez su conexión directa con la Universidad, sea como su grado inferior y más elemental (v. gr., en nuestro antiguo bachillerato en Filosofia, de 1845), sea, á lo menos, como preparación para ella; y de aquí, vinculándola en las clases medias, que han venido siendo casi las únicas universitarias. No sólo en el discreto libro de Manœuvrier, sino en todas partes, se la denomina «educación de la burguesia».

Pero el desarrollo inevitable del proceso primario, que parece llamado á absorber y rehacer. según su propio tipo, todos los órdenes de la educación general, ha venido á poner sus grados superiores en contacto más ó menos parcial é irregular con el denominado secundario; naciendo de aquí ciertas formas intermedias, ma definidas, incoherentes, como la high school y la middle class school, la Mittelschule y la Bürgerschule, el enseignement primaire supérieur. etc.: como á su vez nacieron en la enseñanza secundaria otros tipos, distintos del clásico y más afines á los de la primaria: la Realschule, el instituto técnico italiano, el enseignement moderne francés, y otros semejantes. No puede decirse en rigor que ninguno de ellos posea hoy una característica diferencial propia; antes, la misma vaguedad de sus contornos contribuye á borrar más v más los límites entre la escuela primaria y la secundaria, que tiempos atrás parecían tan precisos, y que en estos momentos Inglaterra se dispone à fundir todavía. Unas y otras instituciones parece que oscilan desorientadas, buscando su función peculiar y su legitimidad en estas dos direcciones: ya en la aplicación más ó menos profesional, especialista, industrial, técnica, ya afirmándose como otros tantos grados superiores de la educación general humana, que antes se cerraba en la escuela primaria, para el pueblo, y en la secundaria (clásica), para una «minoria selecta», ó sea la burguesia gobernante. ¿Cuál de estas dos tendencias triunfará? Otros, mejor informados, quizá

podrán predecirlo. En Francia, las escuelas superiores primarias propenden al primer tipo; la segunda enseñanza moderna, que comenzó con un carácter semejante y algo inferior al de la enseñanza clásica, «desinteresada», etc., tiende más cada día, por el contrario, á igualarse en sus fines ideales con ésta (como acontece con la realista en Alemania), buscando su propia razón de ser en el diverso modo de desempeñar una misma función. La unificación de estos complejos elementos no se ve todavía inmediata.

Pero, entre nosotros, donde la pobreza de la cultura no ha exigido esa diferenciación en tipos múltiples (bien se vió en 1868), parece difícil vacilar en la solución. El enlace de la segunda enseñanza con la primaria, como grado superior de evolución de un mismo proceso continuo, manteniendo la unidad de programa enciclopédico, de organización pedagógica, de métodos educativos, realistas, contra el psitacismo y memorismo, de utilidad social, al par que de orientación ideal humanista, elevaria la condición de ambas, sin duda, pero sobre todo de la secundaria, cuva ineficacia hoy es notoria, merced á su estructura. Pues ésta la lleva, casi diría la arrastra irresistiblemente, punto menos que á abandonar la educación integral de sus alumnos (y á qué edad!) y á aplicar los procedimientos, buenos ó malos, pero usuales en la Universidad, á niños que ningún pais civilizado deja salir de la escuela primaria en el grado de formación y cultura con que aqui entran en los institutos. Entonces no será, al

menos, tan frecuente el ejemplo, increible en Europa, y en América, y en todas partes, de estudiantes que llegan á los Doctorados de las Facultades sin poder traducir del francés el sumario de una revista.

Otro problema de los más apremiantes en este orden es el de la educación correccional. En el movimiento, tan acelerado actualmente, en favor de la infancia abandonada, y de que tan tímido eco resuena en nuestras leves (y todavía, si se practicasen!), dificil seria citar una sola nación culta que carezca de instituciones para mejorar la condición de los niños deficientes, disminuvendo al menos los obstáculos que sus defectos, sean físicos, intelectuales, morales, sociales, oponen á la normalidad de su vida y á su participación en los frutos de la sociedad humana, con grave daño del bienestar común. Entre nosotros, únicamente algunos sordo-mudos y ciegos, en bien corto número, son objeto de esta solicitud (mientras que en otros pueblos lo son todos); pero ¿qué hacemos con los niños idiotas, imbéciles, retrasados, epilépticos, raquiticos, tuberculosos, lisiados, inválidos? Y esto, con la infancia inocente. Con la culpable, con el niño vagabundo, vicioso, criminal... cuánta desesperación y vergüenza!

conserve glasses from Viles sich of

Después de la formación general del hombre, ó más bien á la par con ella, se desenvuelve su preparación especial para el determinado oficio, minimo ó máximo, que le corresponde en la división de las funciones sociales. El paralelismo de ambos procesos se funda, de una parte, en que la necesidad nos obliga à veces á comenzar desde muy temprano aquella especialización; de otra, en que la educación humanista no acaba en la escuela primaria y secundaria; antes, nos acompaña, á lo menos en su forma involuntaria, espontánea y difusa, por todo el trascurso de la vida. Un reconocimiento más ó menos claro de esta ley ha llevado, no sin razón, en ciertos pueblos, á exigir que, por ejemplo, el ingeniero compense siempre sus estudios con alguno de los que forman el programa de la cultura general.

Se comprende por esto que la serie profesional es también una serie continua, indefinida, ascendente, desde la más elemental función, casi puramente manual y empírica, á las delicadas y complejas del ingeniero, el médico, el naturalista, el historiador, el escultor, el abogado. La vana presunción del intelectualismo hipertrófico no se resigna todavía las más veces á entenderlo, abriendo, no ya soluciones de continuidad, sino abismos de rencor é impotencia, entre todos los grados de la obra: cualquier dia de estos nos demostrará que Stephenson habia estudiado en la Politécnica de Paris, ó que en la pintura meramente ornamental, decorativa y «subalterna» de las Logias, no se degradó Rafael á poner, ni el diseño. Por fortuna, si algún principio parece comenzar á abrirse paso en ciertos órdenes, á lo

menos, de la enseñanza técnica, es el de la conciliación, cada vez más indisoluble, de la teoría y la práctica, entendida esta última en todo su amplio concepto, desde la ejecución material á la dirección inmediata de esa ejecución; y ni siquiera (de ningún modo!) después de la teoria, sino, ya á la par, ya aun antes de ésta; por donde se prepara el camino á una estructura progresiva de la educación profesional, desde sus grados inferiores, merced á un desarrollo, cada vez más intenso, de la reflexión del aprendiz, para irse dando cuenta de los fundamentos de aquella obra en la cual comenzó por poner mano.

Pero si en el sistema de la educación nacional no parece que hay otras funciones que la general y la especial, ¿qué situación puede corresponder à la Universidad en él? Si consideramos à ésta. exclusivamente, como un instituto para la formación del científico (que es el sentido preponderante en la Universidad alemana), constituye sólo un órgano de educación especial: el oficio del naturalista, del filólogo, del filósofo, del matemático, del profesor — excusado es hablar del abogado, del boticario ó el médico, - son tan profesionales como el del mecánico ó el del comerciante; por más que la historia, con sus complejos limites, tarda tanto tiempo en elevar el valor ideal, las exigencias intelectuales y la representación social consiguiente de tales ó cuales de ellos. Hoy mismo ¿cuántos se sustraen todavia à aquella distinción de Aristóteles entre el oficio liberal y el servil, base de la jerarquia

de su tiempo? Y sin embargo, lo servil y lo liberal no separan las profesiones en dos grupos (superiores é inferiores), sino que son dos modos de ejercerlas todas: la agricultura, el sacerdocio, la medicina, el profesorado, la poesía, el arte, la política, el comercio.

Otra cosa será si, por el contrario, tomamos la concepción estrictamente inglesa, que en el fondo ve, por éjemplo, en Oxford, un instituto superior de educación general, cuvo fin es elevar en todas direcciones al más alto nivel, al tipo más noble y completo, la vida nacional (hoy; aver, sólo la de sus clases directoras), subordinando à este fin la obra intelectual, y aun la ciencia, como una función particular á su servicio. La última prueba, quizá, de este espíritu, y de las más admirables, es el testamento de Cecil Rhodes. Ahora, en este caso, la diferenciación importa menos: v se concibe el lugar relativamente secundario que en aquella nación, hasta tiempos recientes, han tenido el foro y la medicina en el sistema de los estudios superiores; como también el hecho, tan notado, de que el desarrollo cientifico de Inglaterra se hava verificado en gran parte fuera de las Universidades y por medio de hombres extraños á ellas.

En la crisis por que tal vez pasa ahora la Universidad, ambos tipos, los más característicos y puros, y alrededor de los cuales gravitan los restantes, parece que, sin abandonar del todo sus respectivas preferencias, como que tienden á aproximarse uno à otro. El interés por la inda-

gación propiamente cientifica crece cada día en el inglés: como la solicitud por la educación y vida del estudiante, su desarrollo fisico, su bienestar material, su porvenir, sus diversiones, su moralidad, la cultura y refinamiento general de su espíritu, crece á su vez en Alemania; y hasta la misma Francia, de donde la juventud de nuestras aulas ha heredado el atomismo inorgánico é individualista de sus muchedumbres anónimas y su rebeldia á toda tutela universitaria respecto de su conducta social: Francia, no contenta con venir estrechando los vinculos entre sus alumnos, organizados en Corporaciones cada día más poderosas y de más sano sentido, se afana por lograr la mayor intimidad entre ellos y sus maestros, no ya para sus fines profesionales, sino para todos los órdenes de la vida; y hasta comienza á discutir seriamente la restauración de los colegios universitarios. Es el mismo movimiento de irradiación universal - nótese bien - que la escuela ha iniciado para con el niño.

Por último, todas las Universidades de todos los tipos, unas tras otras, siguiendo siempre á Inglaterra, aspiran enérgicamente á afirmar la conciencia de sus obligaciones para con todas las clases sociales y en todo cuanto pertenece á la educación nacional, en cuya obra la condición de nuestro tiempo las lleva á tomar sobre si las funciones de órgano central y directivo Tal es el sentido de la «Extensión universitaria».

Nuestra pobre Universidad apenas aletea allá en la sombra por seguir este triple movimiento:

por una parte, para vigorizar el carácter cientifico de sus estudios; por otra, para extender su vida corporativa y quizá tal vez hasta su intimidad y su acción protectora sobre sus estudiantes: últimamente, para recobrar su función social libre en la evolución del alma nacional: y todo esto, sin bibliotecas, sin laboratorios... v con exámenes. La salvación, especialmente en lo que toca al valor científico de la enseñanza, está en repetir - hay que insistir siempre en ello - el admirable experimento de Duruy al crear la Escuela práctica des Hautes Etudes; sólo que muy en pequeño. Duruy gobernaba en Francia, cuya tradición científica podía exigir en ciertos órdenes un impulso enérgico, pero no se habia interrumpido, y donde la cultura nacional permitia toda clase de esperanzas. Aqui, sólo podria intentarse, y no sin riesgo de fracaso, la organización de algunos institutos esporádicos, independientes de toda reglamentación y subordinación al sistema general establecido (que sólo por su medio podrá rehacerse un dia): centros exclusivamente destinados al doble fin de la investigación científica y la preparación de los futuros profesores, para ponerlos lo más rápidamente posible en condiciones de ir à formarse con provecho en otros pueblos más afortunados. Este sistema de trabajo real y vivo, cuva oscuridad v oficios duros tentasen dificilmente la codicia. quizà sea compatible, no con nuestra pobreza. sino con nuestra ignorancia, rusticidad y atraso, que, en la vida del Estado como en la privada,

niegan á las necesidades apremiantes los recursos que derrochan en las cosas de aparato. En 1863, según un escritor reciente, el Gobierno español percibió de la isla de Cuba unos 30 millones de pesos, de los cuales no destinó á la educación un solo centavo; en 1901, el Gobierno norte-americano sólo obtuvo unos 17 millones, de los cuales gastó en educación 3; sin contar con otros esfuerzos, como la excursión de los 1,200 y tantos maestros á Harvard, ejemplo único tal vez en el mundo.

En estas cifras resplandecen con todas sus miserias nuestro presente y porvenir probable.

sargrand tenning all beaution or to take a surrounce

### DOS OBSERVACIONES SOBRE EL ESPACIO

La posición respectiva de dos rectas trazadas en un plano no admite más que dos modos: ó son paralelas (equidistantes), ó secantes: pues pudiendo toda recta, por su naturaleza, prolongarse indefinidamente, ó, en términos rigurosos, siendo infinita, necesariamente ha de encontrar en su prolongación á cuantas no le sean paralelas. Ahora bien, á su vez, dos rectas secantes no pueden cortarse sino de estas dos maneras: ó en una oposición perfecta, única y exclusiva, ó en una oposición que puede variar hasta lo infinito, ya que son infinitas las rectas ó rayos que pueden partir desde un punto (centro), sin más diferencia entre ellas que su dirección. La primera oposición constituye la relación de perpendicularidad; y la de oblicuidad, la segunda.

En un punto de un plano, como es sabido, dada una recta, sólo cabe una perpendicular á ella. Otra cualquiera perpendicular á ambas, en el mismo punto, necesita estar ya en otro plano; sólo con esta condición pueden pasar por un punto tres perpendiculares. ¿ Pueden ser más de tres? Imposible: toda nueva línea con que se quiera cortar las anteriores en el mismo punto, las cortará,

sin duda, pero oblícuamente: por un punto en el espacio, no pueden pasar más de tres perpendiculares entre sí.

Este principio da, pues, á las tres perpendiculares reciprocas que pasan por un punto, una situación enteramente característica y determinada, entre el sinnúmero de rectas que pueden cortarse en aquel punto, las cuales todas son diámetros de una esfera ideal, que tiene ese punto por centro. Cada uno de estos diámetros expresa una dirección: v su medida, suponiendo finita la esfera, una dimensión de la misma: principio que conduce al de la igualdad de dimensiones de la esfera por la de longitud de sus diámetros. La esfera, pues, tiene, no tres, ni cuatro, ni n direcciones (interiores) ó dimensiones; sino infinitas. Y, sin embargo, entre todas esas direcciones, sólo tres se hallan en la oposición perfecta que constituve la perpendicularidad. Podemos elegir una sola de éstas, à voluntad (pues el punto de intersección está dado); las otras dos se imponen necesariamente: no pueden ser sino las que son. Y esto acontece en la esfera, por ser la forma indiferente por excelencia, esto es, la única forma en que todos los diámetros son ejes (morfológicos): porque, tan luego como las formas se diferencian (sea en los cristales, sea en los seres naturales), y con ellas los ejes, ya las tres líneas están dadas, todas, con igual necesidad. - Así, por ejemplo, en la cristalografía, no caben más que tres ejes rectangulares.

No es dificil advertir que, en todo sólido, no

sólo en la esfera, las direcciones son infinitas. En otros términos, que el espacio de un sólido se extiende en todos sentidos, hacia todos los puntos posibles, sin excepción alguna (pues por esto precisamente es tal sólido); si bien el límite de esta expansión (determinado por leyes morfogenéticas reales) decide de la configuración de su superficie y de todo lo contenido en ella. Pero también se nota sin mayor dificultad la razón con que, de todas estas innumerables direcciones, se ha elegido en todos tiempos las tres que proclama la geometría clásica. No son éstas las únicas; mas sí las únicas perpendiculares, ó sea: las únicas que constituyen la oposición máxima de los ejes, la oposición perfecta.

Y si el espacio es homogéneo, dentro como fuera de los cuerpos particulares, la infinitud de las direcciones y la triplicidad exclusiva de las totalmente opuestas ó (para usar el lenguaje de la cristalografía) rectangulares, son principios tan igualmente propios de una esfera finita, como de la infinita de la Naturaleza entera; ó más bien, por serlo del total espacio de ésta, lo son de cada particular tipo morfológico.

Antes de terminar, conviene insistir en dos afirmaciones, incluídas en lo que antecede: donde se dice, una vez, «suponiendo finita la esfera»; y luego, «el límite de la expansión... límite determinado por leyes morfogenéticas reales, decide de la configuración, no sólo de su superficie, sino de todo lo contenido en ella.»

Ambas afirmaciones, según se puede notar, se enlazan estrechamente y se refieren á los principios que, para constituir sobre bases reales (no abstractas y convencionales) la geometría, ha establecido en sus escritos el Profesor señor Linares (1). Mientras se conciba que la figura de los cuerpos, ó, hablando con propiedad, de los seres naturales y sus partes, es cosa adventicia y accidental, que se les impone, por decirlo así, desde fuera, no se comprenderá cómo puede haber una esfera infinita, real y positivamente hablando, ni el exacto rigor del célebre dicho de Pascal. Pero cuando se entiende (á lo cual, no obstante el sentido mecánico que todavia en ella reina, viene avudando poderosamente la nueva morfologia) que la figura exterior no es sino el resultado y último extremo de la figura interna, enteramente continua con ella, cabe representarse, v. g., toda esfera (según lo hace la cristalografia con sus tipos) como una serie de tantas esferas concentricas como puntos tiene el radio de la envolvente (2). La superficie exterior de ésta es sólo la última de todas, el límite, genéticamente dado por el valor de la fuerza interior en su relación con la del medio.

Asi, aunque lo informado no tuviese exterior

– ó lo que es igual, no fuese finito — tendria

(2) A esto aluden hoy los que hablan de «la curva-

tura del espacio».

<sup>(1)</sup> Véanse sus artículos en el Boletín de la Institución libre de enseñanza y los estudios sobre La Geometria y la Morfología natural que publicó ha tiempo en la Revista de España.

figura. Pues en la naturaleza, ésta no es una envoltura indiferente de un material cualquiera (como puede serlo en las obras del arte); sino una de las propiedades reales del objeto en necesaria conexión con todas las demás; y que resulta de la acción real y efectiva de la Naturaleza, al desarrollar sus seres, partes y productos. Así, se pone en camino el pensamiento para comprender la ley morfogenética, dinámica, real, de las figuras geométricas (promorfos). Entonces se concibe la esfera (volviendo al anterior ejemplo), no como un objeto neutro, cerrado por una superficie de tal ó cual carácter: sino como el que procede de la igual expansión de una fuerza que obra con la misma intensidad en todas direcciones: ora sea finita - tenga exterior, límite, superficie - ora no lo sea.

### INDICE

|                                      |      |     |     |     | Págs. |
|--------------------------------------|------|-----|-----|-----|-------|
| La ciencia, como función social.     |      |     |     |     | . 5   |
| Espíritu y naturaleza                |      |     |     |     | 56    |
| La historia del pensamiento de Pl    | ató  | n.  |     |     | 68    |
| La clasificación de las ciencias, se | gún  | W   | ind | lt. | 107   |
| La enseñanza de la filosofía         |      |     |     |     | 125   |
| La acción moral de la juventud.      |      |     |     |     | 137   |
| La locura moral, según el Dr. Näc    |      |     |     |     | 144   |
| Problemas urgentes de nuestra        | ed   | uca | cić | ón  |       |
| nacional                             |      |     |     |     | 154   |
| Dos observaciones sobre el espac     | io . |     |     |     | 181   |

1.200 (98)

# Biblioteca Ilustrada de Novelistas Contemporáneos

| man in the                                                                                                                                                                                                    | Autores                                                                                                   | Ilustración de                                                                                                                        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| INSOLACIÓN. (3.ª edición) MORRIÑA. 3.ª edición) LA HONRADA. LA ESPUMA. (2 tomos) AL PRIMER VUELO (ks) (2 t.) LAS PERSONAS DECENTES. LA HEMBRA (agotada) EL PADRE NUESTRO. EN ROMA. CUENTOS ILUSTRADOS (1 t.). | E. PARDO BAZÁN J. OCTAVIO PICÓN A. PALACIO VALDÉS J. M.ª DE PEREDA ENRIQUE GASPAR F. TUSQUETS F. TUSQUETS | J. CUCHY J. CABRINETY J. L. PELLICER Y J. CUCHY M. ALCÁZAR Y J. CUCHY APELES MESTRAS P. ERIZ P. ERIZ P. ERIZ R. DE VILLODAS REPUTATOS |

Cada tomo en rústica, 4 ptas. - En tela, 5 ptas.

MISTERIOS DE LA LOCURA (Novela cientifica), por el Dr. D. JUAN GINÉ Y PAR-TAGAS. - Ilustración de P. ERIZ. Un tomo en rústica, 5 ptas.

## Biblioteca de Novelistas del Siglo XX

| Novelas    | publicadas:              |
|------------|--------------------------|
| V DEDICOCT | The second second second |

| AMOR Y PEDAGOGIA | 1000     |       |   |    |     |      | The same of the sa |
|------------------|----------|-------|---|----|-----|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| LA VOLUNTAD      | 12141640 |       |   | 38 | 100 | DOM: | MIGUEL DE UNAMUNO                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| LA VOLUNTAD      |          |       | 4 |    |     | 100  | J. MARTINEZ RUIZ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| LA DICTADORA     |          |       |   |    | -   | 1    | ANTONIO ZOZAYA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                  |          |       |   |    |     |      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                  |          |       |   |    |     |      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| REPOSO           |          | <br>* |   |    |     | .0   | RAFAEL ALTAMIRA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                  |          |       |   |    |     |      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| CANADAS EL DIN.  |          |       |   |    | -   |      | EMILIO BOBADILIA /F                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

(Fray Candil) MARIANO TURMO BASELGA

En prensa:

CUARTEL DE INVÁLIDOS (3.er premio del Concurso). R. PAMPLONA ESCUDERO

#### En preparación:

| NOST L L MANDE DE L                | of Continue | mbdi |   |     |     |   |                                   |
|------------------------------------|-------------|------|---|-----|-----|---|-----------------------------------|
| DOÑA ABULIA.<br>LA HUMILDE VERDAD. |             |      | * |     | 1   |   | RICARDO CARRERAS                  |
| EMPRENDAMOS NUEVA VI               | DA          |      |   | 200 | *   |   | GREGORIO MARTINEZ SIERRA          |
| MARIN DE ABREDA                    |             | 9    |   | 1   |     | 1 | MAGDALENA SANTIAGO DE FURNTES     |
| VOCACION                           | O OF        |      |   |     | 978 |   | J. MENENDEZ AGUSTY                |
| (Recomendadas por el Ju            | rad         | 0).  |   |     |     |   | ida volumen en rústica. 3 pasetas |

## Biblioteca de Escritores Contemporáneos

| Ohras   | publicadas: |
|---------|-------------|
| I rames | publicadas: |

| MIN | LITERATURA DEL DÍA.<br>TRAVÉS DE MIS NERVIOS |     |   |   | URBANO GONZÁLBZ SERRANO<br>EMILIO BOBADILLA (Fray Candil) |
|-----|----------------------------------------------|-----|---|---|-----------------------------------------------------------|
| ١   | En man                                       | N'S | 1 | 1 | EMILIO BOBADILLA (Fray Candil)                            |

En prensa:

| RITICA MILITANTE.  AFILOSOFIA DE LEOPOLDO ALAS (Clarin)  AD | GÓMEZ DE BAQUERO<br>MIRO DE MAEZTU<br>OLFO POSADA |
|-------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
|-------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|

Cada tomo en rústica, 3 pesetas.

# BIBLIOTECA SOCIOLÓGICA INTERNACIONAL

En esta BIBLIOTECA se darán á conocer los libros más celebrados de los sociólogos contemporáneos.

#### OBRAS PUBLICADAS

R. U. EMERSON. - Siete ensayos. Dos volúmenes.

G. DE GREEF. - Las leyes sociológicas. Un volumen. A. Loria. - Problemas sociales contemporáneos. Un volumen.

CARLOS KAUTSKY. - La defensa de los trabajadores y

la jornada de ocho horas. Un volumen.

FRANCISCO GINER DE LOS Rios. - Filosofía y Sociología. Un volumen.

#### EN PRENSA

G. Sergi. - Leopardi á la luz de la ciencia. Un volumen.

A. HARNACK. - La esencia del Cristianismo. Dos volú-

W. James. - Los ideales de la vida. Dos volúmenes.

#### EN PREPARACIÓN

A. Menger. - El Estado socialista, Tres volúmenes. GUMERSINDO DE AZCIRATE. - Introducción á la Sociología. Un voluntia. G. Shrot. — La explición humana individual y social.

Dos volúmenes.
G. DE Greno, H. L. Jolución de las creencias y las doctrinas folicionas Des volúmenes.
H. Höffning — Va Moral. Cinco volúmenes.

ADOLFO POSADA. - Autores y libros. (Ensayos de critica sociologica). Un volumen.

G. SCHMOLLER. - Política social y Economía política. Tres volúmenes.

De venta en las principales librerías de España y América.

Para los pedidos:

HENRICH Y CIA, EN COMANDITA. - EDITORES BARCELONA