

### SAN PEDRO PASCUAL,

OBESPO DE JAÉN Y MARTIR

## ESTUDIOS CRÍTICOS

\$1000

#### DON RAMON RODRÍGUEZ DE GÁLVEZ,

ARCIPRESTE DE LA CATEDRAL DE JAÉN, ABOGADO DEL ILUSTRE COLEGIO DE LA MISMA CIUDAD

DOCTOR DEL CLAUSTRO UNIVERSITARIO DE GRANADA

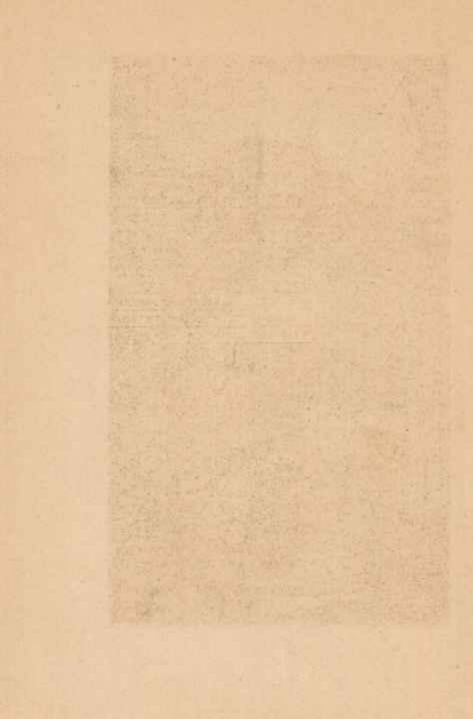


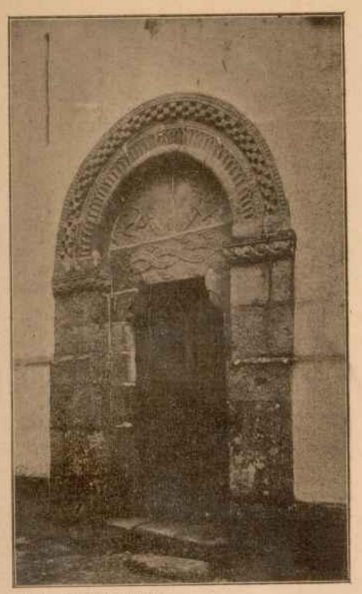
### JAÉN

ESTABLECIMIENTO TIPOGRÁFICO DE LA UNIÓN CALLE DE LOS ÁLAMOS, NÚM. 18

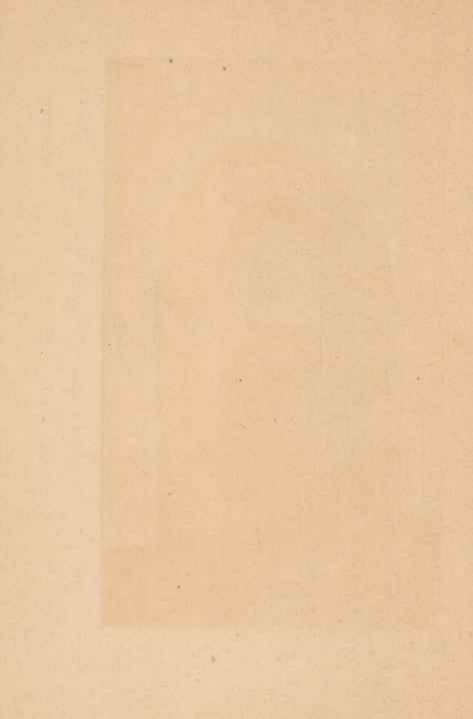
1903

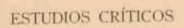
INT XIX 1319 EL GRABADO QUE VÁ AL FRENTE DE ESTE LIBRO REPRESENTA LA PUERTA LATERAL DE LA IGLESIA DE SANMIGUEL DE TRANSMUROS HOY DE GUALTAR) PELIGRESIA CONFINANTE DE BRAGA PORTUGAL, DE LA QUE FUÉ CURA PÁRROCO EN 1296 S. PEDRO PASCUAL, ANTES DE SER PRECONIZADO POR BONIFACIO VIII OBISPO DE JAEN.

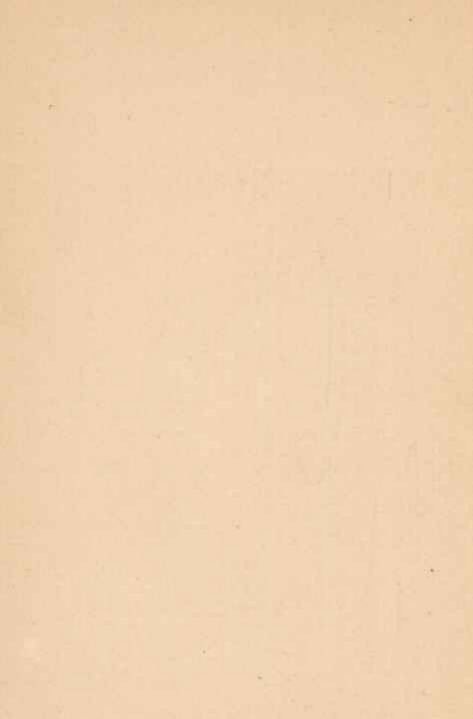




Total St. Margary Carrelly, Black







28 cour

1-0x- W

SAN PEDRO PASCUAL,

ORISPO DE JARN V MARTIR



## ESTUDIOS CRÍTICOS

POIL

### DON RAMÓN RODRÍGUEZ DE GÁLVEZ,

ARCIPRESTE DE LA CATEDRAL DE JAÉN, ABOGADO DEL ILUSTRE COLEGIO DE LA MISMA CIUDAD

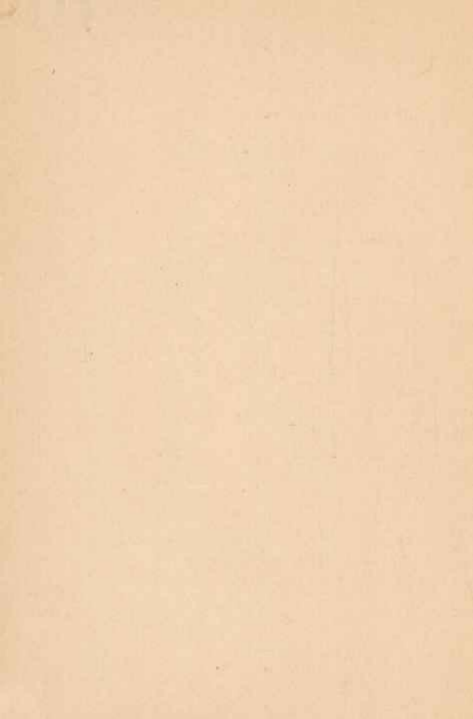
DOCTOR DEL CLAUSTRO UNIVERSITARIO DE GRANADA



LAEN

CALLE DE LOS ÁLAMOS, MOM, 18

1903



# A SU EXCELENCIA ILUSTRÍSIMA EL PRELADO Y CAPÍTULO DE LA SANTA IGLESIA DE JAEN

SENOR:

La notoria bondad de T. E. I. me da atrevimiento para ofrecerle este humilde trabajo, cuya sintesis no es otra—aun empleando el metodo analítico—que la de actarar y puntualizar con la luz y unteridad de la historia los más salientes y discutidos hechos de la incompleta hiografia de San Podro Pascual, sabio controversista y escritor enstizo y elegante de fines del siglo XIII, que por sus hericas virtudes, por su celo apostólico, por su caridad sin limites y por haber muerto en duro y largo cautiverio, victima de la familica barbarie musulmana, ocupa lugar en el catálogo de los mártivos gloriosos de Jesucristo.

L'ecomo la Iglesia giennense se engrandece contandole entre los eminentes prelados que han ocupado su sede episcopal, à ella corresponde el honor de que le dedique este poqueño libro, pobre de elevados conceptos y de bellezas literarias, pero rico en huenos descos y mejores infenciones—si cabe asi decirlo—para que en el resplandezea la verdad històrica, ofuscada en demasia por el trascurso de los siglos y por falta de documentos fehacientes. Dignese, pues, D. E. L. aceptarlo en nombre de esta unestra Santa y amada Iglesia, toda vez que D. E. L. por derecho divino y por derecho celesiástico, por ser Cabeza y por ser Cuerpo, renne toda su antoridad de Gobierno y de Consejo, dispensando con ello honra, aunque inmerecida, à su reverente súbdito y reconocido capellán,

Ramon Rodeignez de Galvez

Jaén S de Octubre de 1903.

### CENSURA Y APROBACIÓN DEL ORDINARIO

#### EXCMO. V RMO. SESOR:

En cumplimiento de la honrosa comisión que V. E. R. se dignó confiarme, con fecha 19 de Septiembre último, he leido detenidamente la obra "San Pedro Pascual, Obispo de Jaén y Martir: Estudios Críticos,, escrita por el M. Iltre. Señor Doctor D. Ramón Rodríguez de Gálvez. Dignidad de Arcipreste de esta Santa Iglesia Catedral, y la he hallado perfectamente ajustada en todos sus conceptos al Dogma católico y á la sana Moral.

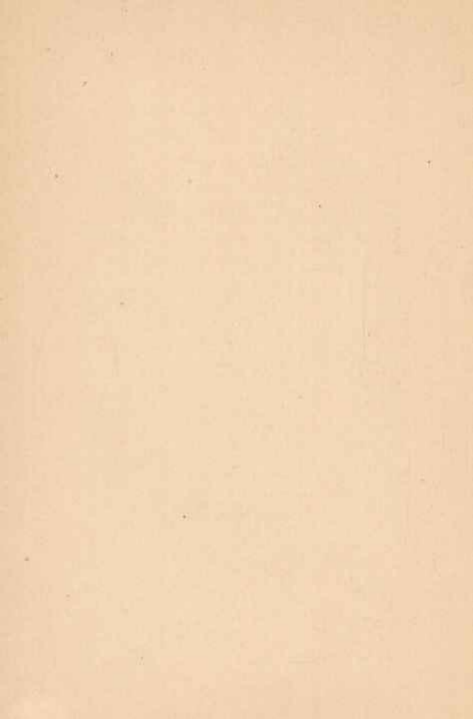
Placemes sinceros merece el Sr. Rodríguez de Gálvez ya por la penosa labor que ha realizado robando al olvido curiosas noticias y documentos interesantes; ya por la vasta crudición de que hace gala en su bien meditada obra; ya tambien, y muy especialmente, por el loable y generoso propósito de contribuir, como eficazmente contribuye con su claro talento y con los primores de su culta pluma, al esclarecimiento de algunos pasajes dudosos y controvertidos de la vida de S. Pedro Pascual, honra y prez de unestra insigne Diácesis de Jaén.

Tal es, Exemo. Señor, el juicio que he formado, y que tengo el honor de manifestar, sometiéndolo respetuosamente, ahora como siempre, al superior y más ilustrado de V. E.

Dios gnarde à V. E. R. muchos años. - Jaén 3 de Octubre de 1903. - Dr. Aureliano Sevillano,

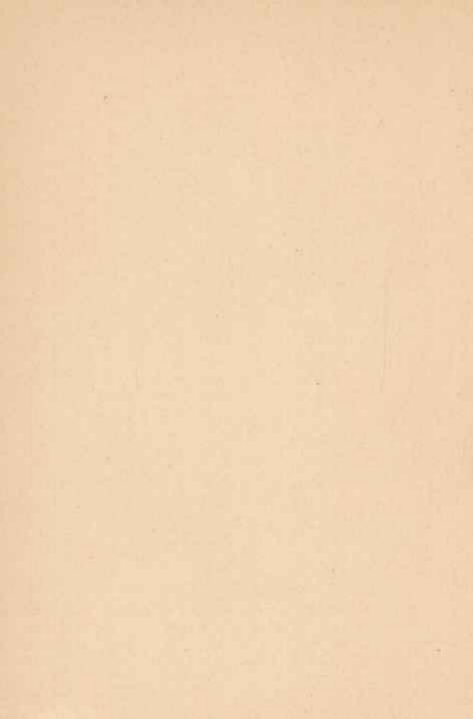
CANÓNIGO POR OPOSICIÓN

EXCMO. V RMO. SR. OBBPO DE JAEN.



Por el presente concedemos nuestra licencia y autorización para que pueda imprimirse y publicarse la obra títulada "San Pedro Pascual Obispo de Jaén y Martir: Estudios Críticos,, del M. I. Sr. Dr. D. Ramón Rodriguez de Gátivez, Dignidad de Arcipreste de nuestra Santa Iglesia Catedral, por encontrarse perfectamente ajustada al dogma católico y sana moral.

> Jaén 8 de Octubre de 1903. † EL OBISPO DE JAÉN.





### INTRODUCCIÓN

MOTIVO Y OBJETO DE ESTE ESTUDIO

Partendo desvanecer los reparos puestos á mi "Informe histórico-crítico sobre San Pedro Pascual,, por el Rmo. Padre Maestro General de la Merced, Fray Pedro Armengol Valenzuela, en la "Vida, que de tan glorioso Santo ha publicado recientemente en Roma. No sé si podré conseguirlo.

De todos modos cúmpleme manifestar, que con el mejor deseo y con la más recta intención acometí la empresa—pues tal nombre merece—de examinar los más antiguos manuscritos que se conservan en la Catedral de esta ciudad de Jaén para cumplir el acuerdo de su Cabildo y complacer al P. Valenzuela, quien en Carta-circular, impresa y fechada en Roma el 6 de Diciembre de 1899, "rogaba à los ilustres miembros del elero español, y con especialidad à los de Vallencia, donde nació S. Pedro Pascual; de Toledo, donde fué obispo auxiliar; de Jačn, donde fué obispo diocesano, y de Granada, de donde fué obispo titular y donde sufrió el martirio, que rebuscasen en los archivos y librerias y viesen si era posible desenterrar del polvo y salvar del olvido los escritos que faltan del Santo, como tambien los datos que pudieran servir para completar y precisar más su biografía.,

Del todo fué inútil el trabajo invertido y la diligencia empleada. Los documentos que se guardan en el archivo catedralicio no alcanzan á la época en que ocupó la sede giennense S. Pedro Pascual; pués, como indiqué en el "Informe, perecieron en la entrada que en el año 1368 hizo un poderoso ejército guiado por el rey granadino y por la negra venganza del "traidor bereje y tirano Pero Gil, bajo cuyo nombre solia designar—según acreditan varios documentos históricos—D. Enrique II, de Trastamara, á su bermano D. Pedro I de Castilla (1).

i -Castilla y León, reinado de D. Pedro, etc.- por D. Juan Catalina García, tomo I. pág. 12 y siguientes, Madrid-1892.

Mas notándose que en el párrafo preinserto de la "Circular,, mencionada, así como en otros, se mezela y confunde lo verdadero con lo que no lo es, me pareció conveniente y hasta necesario reproducir las bulas de Bonifacio VIII, publicadas hace ya diez años en el "Boletín de la Historia,, por el eminente académico Rdo. P. D. Fidel Fita, á las que por miparte y sirviéndome de guia el "artículo,, con que dicho señor las dió á luz, no hice más que ponerles un breve comentario, en lo referente al pontificado del santo Obispo y al esclarecimiento de algunos puntos oscuros de la historia de esta Iglesia de laén. Por cierto que mi labor, aunque ligera, no ha sido estéril, toda vez que el P. Valenzuela se ha visto obligado á rectificar-aumque sin concederles granimportancia, quizás porque no la tengan-aquellas y otras noticias que, tomadas de la tradición menos segura y por lo mismo más vulgar, aunque seguida sin examen critico por una larga serie de escritores, cuyo único trabajo consistió, probablemente-por usar tambien el adverbio con que los bolandos dulcifican el mismo juicio (1)-en copiarse los unos à los otros, cayeron deshechos ante la

<sup>(</sup>Toute une série d'écrivaire, se contant probablement les uns les autres prétendent que le saint évêque (Pierre Pascal) de Jaén fut religieux de l'ordre de la Merci. (Analessa Baléandons, — Infletin des publications Hagiographiques, itreselles, 1901).

autoridad de los documentos exhibidos, ¿Cómo había de sostenerse va por un tan discreto y crudito biógrafo, cual lo es el referido P. Valenzuela, que S. Pedro Pascual, antes que obispo diocesano de Jaén, fué titular de Granada y auxiliar de Toledo, cuando Bonifacio VIII dice que se consagró para la sede de Jaén en Roma el domingo 27 de de Febrero de 12067 ¿Cómo podía seguir la opinión de los que afirman que el Santo quedó aprisionado en Granada en ocasión que, con salvo-conducto, redimía cautivos, ó de los que sostienen que él mismo lo fué también en el desbarato que sufrió de los moros el infante D. Enrique, tio y tutor de Fernando IV, en las cercanías de Arjona, si el propio papa Bonifacio, refiriêndose á una carta que le dirijió desde Granada el Santo, dice que á este lo cautivaron los moros, puestos en acecho, captialiter (1), en las cercanías de laén, al regresar de la pasteral Visita? ¿Ni como podia sostener que

A los mismos doctos PP. Bolandos debo, aunque inmerecidamente, el siguiente honcoso juicio sobre mi «Informe»: «Tout cela est dic avec sagasse, avec moderation, el trahit un sen critique qui ne manque pas de finesse. Il est a espérer que des recherches ultérieures permettront au docto auteur de ce mémo re d'écrire sur le grand évêque de Jaén una notice historique définitive. Il semble tout désigné pour mener a bien un semblable travail», (pag. 234).

i No entiendo que sea tan barbaro, como se supone en la pag. 530 de la «Vida de S. Pedro Pascual», el vocablo carbaliter, lo que sucede es, que está mal escrito. La corrección debia ser solo S. Pedro Pascual fué nombrado por Nicolás IV Legado apostólico en Francia, España y Portugal, cuando—aparte de que todavía no era obispo para poder encomendarle tan importante cargo—no aparece la correspondiente bula en los registros de dicho Pontifice, publicados en Paris (1891) por Exnesto Langlois, como tambien ha comprobado el mismo P. Valenzuela?

Pero hace éste hincapié en que el Santo era religioso mercenario y quiere demostrarlo, no con la apacible suavidad del hagiógrafo, sino con la siempre apasionada vehemencia del polemista que defiende el terreno palmo á palmo, que refuta los argumentos opuestos á su tésis y que se atribuye la victoria en todas ocasiones.

¿Y qué armas ha esgrimido en ese combate? Qué pruebas aduce para ello? Solo una que él tiene por tan poderosa como concluyente; la tradición.

de una p en vez de c, y decir capitaliter. Por de contado que esa forma advervial corresponde à la baja latinidad, y à lo que parece derivada de aspara, frecuentativo de aspio. El «Digesto» usa esta cláusula: incidere in capitonem (caer en el lazo). Y que este es el verdadero sentido del vocablo capitaliter se comprueba por la bula ó enciclica de 29 de Enero de 1300 dirigida por Bonifacio VIII al episcopado españal, en la que retatando las circunstancias del cantiverio del Santo, dice que los moros estaban puestos en acecho, ó en celada, in intidiz constinuis; con lo que se confirma que la corrección carualiter (casual ó impensadamente) no procede. Estará, sin duda, equivocado el texto donde se lec. No le parece lo mismo al P. Valenguela?

Mas si esta al menos estuviera autorizada por el tiempo y la unidad, podría aplicársele aquella recomendable regla de crítica que S. Agustin califica de salubérrima, á saber: "en las cosas que no son contrarias á la fé y á las buenas costumbres y se encuentra alguna exortación para mejorar de vida, no las hemos de reprobar donde quiera que las veamos introducidas, sino por el contrario, alabarlas y seguirlas con tal de que no lo impida algún inconveniente: si aliquorum infirmitas non ita impedit. (Epist, 55).

¿Y no lo ofrece, acaso, para la verdad histórica la tradición que hace fraile mercenario á S. Pedro Pascual, ciento cincuenta años después de ocurrir su muerte? ¿Qué garantías ofrece de haber sido trasmitida con fidelidad y pureza, cuando palmariamente se demuestra que las biografías del Santo, vaciadas en los moldes preparados por ella, abundan en muchos y lamentables errores? ¿Ni qué autoridad puede revestir, cuando no es uniforme, ni inmemorial, ni tampoco su universalidad se extendió más allá de reducidas fronteras? Es cierto que no se perjudicaria la verdad más que en su parte accidental; pero aun así ¿pueden aplicarse al caso presente los efectos favorables de la salu-bierrima régula de S. Agustín?

Brota la chispa de la filiación mercenaria de S. Pedro Pascual, á lo que se infiere, en la humilde casa y reducida ermita de S. Sebastián, cerca de la puerta de Martos, intramuros, en el arrabal de la Magdalena, que ocuparon en un principio en la ciudad de Jaén (1) los PP, de la Merced; prende en la piedad de Garci Ramírez de Torres, que desempeñaba en Tenencia por el propietario Don Miguel Lucas de Iranzo, Condestable de Castilla, la alcaidía del alcázar nuevo de la ciudad, y enciende la lámpara que alumbrara la imágen de la Virgen Santa María y la figura del santo obispo y martir D. Pedro, puestas en una de las capillas de dicho alcázar; libra el municipio, à petición del mismo Garci Ramírez-que tambien llevaba en tenencia por el Condestable la vara de alguacil mayor de la ciudad-mil maravedises para aceite de aquella lámpara, y Gerónimo de Torres, que

<sup>1</sup> Decimos intramuros y no extra, como algunos entienden, de quienes, sin duda, lo habrá tomado el P. Valenzuela, porque dicha ermita, aunque al presente utilizada como almacén de cerámica, sitúa en la misma acera que estaba la casa de Garci Ramirez de Torres, como se declara en el testamento de sa hijo Gerónimo, de la parte adentro de la «Puerta de Martos». La ermita que estaba fuera, aunque no distante de esa «Puerta», era la de Nuestra Señora de Consolación, y al decruirse, trasladaron la sagrada y devota Imágen à la de S. Sebastián; y después cuando ésta sufrió la misma auerte, à la iglesia de la Magdalena, donde hoy se venera.

no solo hereda los bienes y tenencia del alcázar sino también la devoción de su padre Garci-Ramírez (1), deja por su testamento á los dichos frailes de S. Sebastián, una casa principal con obligación de surtir de aceite y cuidar todos los dias de fiesta la lámpara del Castillo. Pasa el tiempo, se arruina la casa allá por los años de 1580, apágase la lámpara, quedan las imágenes á oscuras y la tradición envuelta en las sombras.

Pero ocupa la silla episcopal de Jaén en el año 1600 D. Sancho Dávila y Toledo, varón eminente en virtud y en ciencia, historiador y literato que

<sup>1</sup> Era Garci Ramírez de Torres pariente de la condesa Doña Teresa de Torres, hija de Carlos de Torres y mujer del Condes-table D. Miguel Lucas. Pásole este, en 1471, por su Lugar-teniente en el castillo viejo y alcázar nuevo, llamado así por haberlo hecho edificar el rey S. Fernando cuando se posesiono de laén. En el gobierno de dicho alcúzar, que era formidable por sus d fensas y baluartes, de los que aun se conserva enhiesta, desafiando los siglos, la torre del homenaje, no entendia el municipio absolutamente en nada; pero no acontecia lo mismo en el del alcázar rieja, que era el de los moros, con su torre albarrana y famoso castillo de Abribui, para el cual designaba el Ayuntamiento el Teniente-alcaide que «lo tenia por el rey y por la ciudad de Jaén». En 1468 acordó el Condestable con la ciudad confiar su guarda à la lealtad del Regidor Fernando de Berrio, Ambos alcázares, aunque en la misma planicie del escarpado cerro, el uno al oriente y el otro al occidente, estaban separados por sus respectivas murallas, entre las que se abría la gran plaza de armas denominada la Llana del Castillo, cuya proximidad à los montes dominantes la defendian fuertes muros y gruesos torreones. La alcai-dia, sin embargo, de ambos alcázares la llevaba siempre el del nuero, por ser conveniente al servicio del Rev.

además de la "biografía de San' Vidal,, v otras (1) publicó el incomparable libro "De la veneración de las reliquias de los santos, etc.,, correcta y elegantemente impreso en Madrid (fólio menor) por Juan Sancho, año 1611, del que poseo un bien conservado ejemplar; libro que, tanto por su singular y peregrina condición, cuanto por brotar de todo él la devoción más fervorosa y la piedad más tierna, es siempre nuevo y siempre edificante. Este insigne Prelado durante los 15 años que estuvo al frente de esta iglesia, formó el Episcopológio giennense é hizo pintar en los salones del palacio los retratos de sus antecesores, dictando por sí mismo la historia abreviada de cada uno de ellos en el rótulo correspondiente. El de S. Pedro Pascual, que por fortuna nos ha conservado D. Martín Ximena lurado en sus "Anales,, decía asi: "Don Pedro, Martir, Santo varón y muy docto, fué cautivo en una entrada que hicieron los moros de Granada á dó convirtió muchos moros y rescató de sus rentas muchos cautivos súbditos suyos. El murió cautivo

r Publicó también la «Vida de S. Agustín», la de «Santo Tomas de Aquino», Varios sermones, y la traducción de «Los Suspiros de S. Agustín». No es, sin embargo, favorable al docto prelado el juiclo de la historia, por haberse valido para la biografía de S. Vidal, de los cronicones de Román de la Higuera.

y mârtir del mal tratamiento que le hicieron los moros, año de 1300,,. (1)

Solicitaba al obispo D. Sancho Dávila el deseo de volver ó, por lo menos, aproximarse á Salamanca, "de cuva universidad había sido cuatro veces rector, (2), v por lo tanto, no tuvo dificultad en aceptar primero el obispado de Sigüenza y después el de Palencia, de donde lleno de méritos y de años, pasó à mejor vida en el de 1625. Entre tanto había ocupado la sede de laén el obispo de Cartagena D. Francisco Martínez Ceniceros por breve tiempo, pues murió en 1617, á los dos años de haberse posesionado de ella. Tuvo por sucesor al cardenal D. Baltasar Moscoso y Sandoval, dean de Toledo, en cuvo largo pontificado de veintisiete años retoñó, á última hora y por débil causa, á lo que aparece, la filiación religiosa de San Pedro Pascual.

Pidió el Padre Comendador de la Merced de

2 Asi lo hizo constar el claustro de la universidad de Salamanca en la censura que del libro «De la veneración de las reli-

quias - bizo.

<sup>1</sup> Según el Dean Mazas, estas noticias las tomó D. Sancho Dávila del «Memorial» de los canónigos de Jaén Dávalos y Salazar, los que se quejaban de la falta de escrituras y otros documentos seguros, («Culto de Santos», M. S., fólio 134 vuelto).

laén, Fr. Melchor de Torres, al obispo-cardenal, en escrito de 20 de Julio de 1645, "que por irse acabando de borrar con el tiempo la diadema y rayos con que estaba pintada en la sala de retratos del palacio episcopal la imagen del santo Obispo y mártir D. Fray Pedro Pascual, mandase renovar dicho retrato con sus rayos y diadema, y además con el hábito de la Merced por haber sido profeso, y que, caso de ser necesario información y probanza sobre los extremos indicados en su escrito, la ofrecia,.. El promotor fiscal eclesiástico á quien se dió traslado, dijo en su informe, "que debía negarse lo que se pedía, por no constar auténticamente la canonización y martirio de dicho obispo D. Pedro, ni ser cierto estar retratado con diadema ni conocerse haberla tenido; que de pertenecer á la sagrada orden de la Merced habría hecho pintar su retrato con el hábito de ella D. Sancho Dávila y Toledo, Obispo de Jaén, varón tan docto y de tantas noticias, que hizo pintar allí los otros obispos con los hábitos de las religiones à que pertenecieron, etcétera,...

Replicó el P. Comendador afirmando, r.º: "estar pintada la imagen con diadema y descubrirse la mayor parte de ella, solo que estaba borrada en la parte de arriba por haberse desconchado el yeso (1),, y 2.º: "que no podía dudarse haber sido San Pedro Pascual religioso mercenario, pues el pintarle sin hábito fué elección v arbitrio de quien mandó pintar aquellos retratos; y que D. Alonso Pecha, obispo de Jaén, aunque fué religioso de San Gerónimo, tampoco está allí pintado con hábito de su orden (2),.. De este escrito dióse traslado al promotor fiscal, que dijo "deberse hacer como en su anterior informe tenía pedido, sin embargo de lo alegado por el P. Comendador, y que en otro caso se recibiera la causa á prueba,.. Así fué proveido, y la parte demandante la habilitó; y fenecidos los términos legales y acusada la rebeldía al fiscal, después de presentar el P. Comendador su escrito de bien-probado y suplicar se hiciese y declarase según tenía pedido, el Obispo-Cardenal pronunció auto definitivo en o de Mayo de 1646, y dijo: "que sin

i Ximena Jurado describe el retrato antiguo del Santo, de este modo: Æstaba de pió con vestiduras pontificales, el báculo en la mano izquierda y la derecha levantada como echando bendiciones y con una señal de diadema al rededor de la cabeza. Así lo representa tambien, salvo la señal de la diadema, el sello que usaba y copia Ximena en sus Anules, tomado, sin diada, del que vaciado en cera bermeja pende de pergamino de Arjona,

<sup>2</sup> D. Alonso de Pecha abrazó la vida eremitica y se retiró al convento de S. Gerónimo de Lupiana, despues de haber renunciado en Roma, donde se hallaba, apud ralem aportellare, el obispado de Jaén. En un documento otorgado en dicha ciudad, año 1378, se dice: «D. Alonso que año a es ermitaño, y antes había sido Obispo de Jaén».

ser visto proceder por él, ni por lo que en su virtud se ejecutase, á calificar la santidad ni otra cosa reservada á la santa sede Apostólica, y solo al efecto de conservar en el estado en que se hallaba el retrato del santo obispo D. Fray Pedro Pascual de Valencia; y atento á que la pintura y efigie suya que estaba en la sala de los obispos y en otras iglesias y capillas del obispado y de fuera de él, que por todas parecía haber estado y estar en posesión de diadema y rayos con que se suele y acostumbra pintar los santos, mandaba y mandó se perfeccionase y renovase con dichas insignias, como lo había estado y estaba en su sala episcopal, de mucho tiempo atrás. Y que, sin perjuicio de tercero, daba y dió licencia para que la pintura del santo obispo se pusiera con con el hábito de Nuestra Señora de la Merced,...

El pleito con todas sus incidencias (exámen de testigos, exhortos, requisitorias, pruebas, trámites y dilatorias) duró poco más de nueve meses, ó sea desde 20 de Julio de 1645, á 9 de Mayo de 1646.

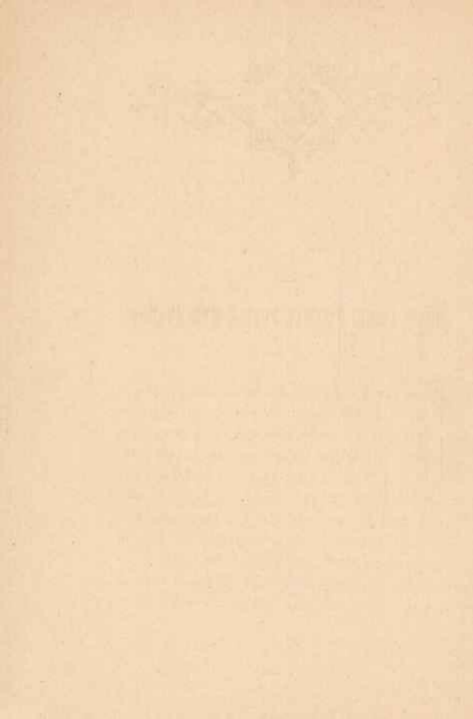
—Pocos días después, el 28 del mismo mes, fué preconizado para el arzobispado de Toledo el cardenal Moscoso y Sandoval.

Consiguiente al auto episcopal se hizo otro retrato con diadema, insignias de martirio y hábito de la Merced, poniendo al pié la siguienie inscripción: "El Santo martir Don Fray Pedro Pascual, natural de Valencia, donde fué canónigo, y desde el año 1250 Religioso de la Merced, fundador de los conventos de Toledo, Jaén, Bacza y Xerez de la Frontera, Maestro del Infante Don Sancho de Aragón; Obispo titular de Granada desde el año 1269, y desde el de 1295 Obispo de Jaén; Varón docto y sabio, Leyó treinta años Theología y otras ciencias. Fué cautivo por los moros de Granada en el año 1297, en la cual ciudad escribió algunos libros para enseñanza de los cautivos christianos, gran número de los cuales rescató con sus rentas; convirtió con su predicación muchos moros. Escribió un Libro contra la Seta de Mahoma en el año 1300, y padeció martirio en el de 1302, y 75 de su edad ...

Tal fué el desarrollo que tuvo la tradición hasta mediar el siglo XVII en sus dos manifestaciones. Coinciden estas en el punto más esencial, la santidad del personaje; pero disienten en otros menos importantes ó sea en las circuntancias del relato, pues mientras el de la una lo hace religioso mercenario, el de la otra no deja ningún margen para sospecharlo; la una dice que en su martirio hubo efusión de sangre, porque fué decapitado; la otra afirma que murió martir de los malos tratamientos; por último, la una lo retrata con el libro *Biblia* pequeña en la mano, dando á entender que lo escribió; la otra lo pinta con esa misma mano levantada en actitud de bendecir, y resume todo su elogio científico en esta breve cláusula: "fué muy docto,..

¿Cual de estas dos versiones es, pues, la verdadera? Por desgracia carecemos de documentos auténticos que lo declaren de un modo absoluto, si bien no faltan otros que lo dejan entrever, y á estos hay que acudir para resolver la dificultad, estableciendo previamente esta sencilla regla de criterio: aquella versión que mejor se conforme con lo que resulta de la letra y pensamiento de los testimonios históricos conocidos hasta hoy, será la más segura, ó la que más se aproxime á la verdad, si ya es que deja en ella alguna duda.

Y como, según lo indicado, pueden reducirse á tres las dificultades principales que se han de examinar en el presente Estudio, las formulo de una manera clara y concreta: 1.º ¿Fué San Pedro Pascual fraile mercenario? 2.º ¿Qué clase de martirio padeció en Granada? 3.º ¿Escribió en castellano el libro llamado Biblia pequeña?





I

## ¿FUÉ S. PEDRO PASCUAL FRAILE MERCENARIO?

duda del historiador D. Vicente de la Fuente, sino que propendo francamente á creer que S. Pedro Pascual fué clérigo secular. No me interesa otra cosa en ello que procurar restablecer la verdad histórica, conformándola con lo que resulta de los documentos auténticos que poseemos. Por lo demás, como ni la gloria accidental de Dios, ni la esencial del Santo, ni el triunfo de la Iglesia se aumenta ni se disminuye porque S. Pedro Pascual fuera ó no fuera religioso mercenario, entro sin te-

mor en esta clase de disquisiciones para descubrir la verdad, "contra la que—como dice el clarísimo Flores—no hay prescripción, ni en cosa alguna se debe huir más de no declararla que en aquello en que se mezcla lo sagrado,, (E. S., tomo III, p. 41).

En ningún lugar de los libros que escribió San Pedro Pascual, reconocidos sin contradición como suyos, dejó traslucir, ni aun indirectamente, su condición de Religioso; y por aseverar yo en el "Informe histórico-crítico,, "que de serlo el Santo no hubiera permitido ocultarlo su humildad,, me pregunta el P. Valenzuela "si creo que el estado religioso sea inferior al secular, y el declarar pertenecer á él sea rebajarse v hacer un acto de humildad,.. Sin meterme en dibujos ni contrapuntos, que suelen quebrar de sotilés, en frase de un clásico, bástame para dar atenta y cumplida respuesta transcribir de la "Vida de Santo Domingo de Guzmán,, por el P. Lacordaire (cap. IV), las siguientes palabras: "Domingo, que después de la entrevista de Mompeller, había dejado el título de sub-prior de Osma por tomar el de fray Domingo, añadió después á esta lumilde y dulce calificación la de prior de Prulla, de modo que se llamaba el hermano Domingo, prior de Prulla,. Así mismo se lee en el "Ensayo histórico de San Juan de la Cruz,

(capítulo VII) por mi sabio y malogrado amigo D. Manuel Muñoz Garnica, canónigo lectoral que fué de esta Santa Iglesia de Jaén y eminente literato, que "cuando el santo reformador del Carmelo predicaba en los pueblos cercanos á su convento de Mancera solía recibir respetuosos homenajes de las personas de calidad; mas como fuese una y otra vez acompañado de su hermano Francisco, pobre campesino, decía muy naturalmente á aquellos señores:—este es mi hermano,—para darles á entender que él y su hermano Francisco, no eran sino unos pobres hombres, de humilde nacimiento, y que él no merecia aquellos aplausos,...

Sigue diciendo el P. Valenzuela: "La humildad, como base de la perfección cristiana, tiene sin duda más amplia aplicación y práctica en el estado religioso que en otro cualquiera,... Bien; pero en lo que no cabe nigún género de duda es en que nuestro divino Salvador dice á todos los que siguen su doctrina, sin distinción de clases: "aprended de mí, que soy manso y humilde de corazón,... (San Math., c. XI v. 29). ¿Qué más ámplia aplicación puede hacerse de la humildad? ¿Por qué restringir su práctica y querer como vincularla más especialmente en el estado religioso? Añade el P. Maestro general de la Merced: "pero no es acto de humil-

dad ni se rebaja uno, antes bien se honra y enaltece profesando la vida monástica y declarándose
religioso. Cuando un benedictino, un franciscano,
un dominico, etc., constituido en dignidad, manifiesta pertenecer á esos inclitos institutos, no pretende hacer un acto de humildad, sino honrarse
con ello: Yo me entono y ensancho cuando hablando
de S. Agustin sin expresar su nombre, digo mi Padre,
escribía el llmo. D. Fr. Gaspar Villaroel, arzobispo
de la Plata. Según lo cual, la observancia (sie) del
señor Rodriguez de Gálvez viene á suministrar
una explicación del por qué S. Pedro Pascual
callaba su cualidad de religioso: su humildad le
aconsejaba ocultarla,..

Dejo á cargo del P. Valenzuela armonizar su teoría con el ejemplo de humildad que dieron los santos fundadores de los institutos religiosos: pero recojo la consecuencia que le sugiere mi observación para deducir en rigor lógico la siguiente: Luego la humildad que aconsejó á S. Pedro Pascual ocultar su cualidad de religioso le estimuló para entonarse y ensancharse llamándose Don Pedro, Obispo de Jach: quiso que únicamente le tuviéramos por secular. Y dando de mano á discreteos y epiqueyas, vengamos á dilucidar este punto concreto:

¿Fué S. Pedro Pascual fraile mercenario?

Así lo sostiene y así lo pretende demostrar el P. Valenzuela en la hagiografía que recientemente ha publicado. A fin de conseguirlo "imita—son sus palabras—al hombre prudente, que para levantar un edificio limpia primero el terreno de malezas, abre zanjas, echa los cimientos y continúa después la fábrica hasta terminarla con seguridad y solidez,.. En su virtud, empieza refutando los argumentos antiguos y modernos que se oponen á su tesis, es decir, quiere despejar el terreno y arrancar de cuajo el matorral de dificultades que lo pueblan y obstruyen.

El primero que hizo notar una dificultad casi insuperable, en mi concepto, fué el trinitario descalzo Fray Rafael de San Juan, quien en su libro titulado "Redención de cautivos, etcétera,, impreso en Madrid, año de 1686, insertó integra en el capítulo XX, número 371, la Bula de Bonifacio VIII Méritis tue devotionis, por la que se acredita que este Pontífice eligió y preconizó á San Pedro Pascual para el obispado vacante (apud sedem Apostolicam) de Jaén, y además la concesión por un trienio, de que disfrutara los emolumentos del curato de San Miguel de Transmuros (y no trasmiras, como se empeña el P. Valenzuela en corre-

gir (1)—que canónicamente había obtenido y desempeñaba nuestro Santo, en atención á lo mucho que empobrecían á la diócesis de Jaén las frecuentes irrupciones de los sarracenos; bula que es, por cierto, la primera de las once que, como inéditas fueron publicadas por el Sr. D. Fidel Fita el año 1892 en el "Boletín de la Academia de la Historia,.. El padre trinitario argumenta contra el estado religioso de S. Pedro Pascual de esta manera: "Si el Santo cuando fué nombrado obispo de Jaén era abad de una iglesia secular con cura de almas,

Por ahora no haré más que trascribir lo que desde Guimarães me participaba con fecha 22 de Enero del pasado año de 1902, el ilustre arqueòlogo y eminente escritor português, Sr. D. Albano Bellino: d'odría auxiliarle (dice) con referencias que poseo relativas à S. Aliguel de Transmuros, si, hace tiempo, no las tuviese y a prometidas à mi sabio maestro y amigo Sr. D. Fidel Fita. Espero en Dios que cumpliré la promesa cuando en mayo regrese à mi casa de Braga, pues intento apurar lo que me falta para satisfacer los descos de mi ilustre amigo: Y literalmente concluye: «O que posio, desde ya asseverar à usted é que existe a parochia de S. Miguel de Transmuros onde parochion o S. Pedro Pascual junto à Braga».

t Va se demostrará en el lugar correspondiente la existencia de la antigua parroquia ó abadia de S. Miguel de Transmuros. El P. Valenzuela no pudiendo fijar la situación de ella, á pesar de las amplias informaciones que recibiera, ha concluido por cambiar auctoritate propria, el nombre de S. Juan de Trasmiras (diócesis de Orense) por el de S. Miguel, y adjudicar esta parroquia á S. Pedro Pascual, fundándose para ello en que la mutación del nombre Miguel por el de Juan seria debida á la voluntad de cualesquiera de los curas posteriores, puesto que era arbitrario en ellos el hacerlo, y además, porque cree que fué error del copista decir en la 1.º Bula de Bonifacio VIII Transmurar en vez de Trasmiras, como él ha leido en la 2.º ó sea en la de la consagración, su fecha 27 de Febrero 1296.

¿como podía á la vez ser religioso?,,—Y contesta el P. Valenzuela:—"De la manera más sencilla; porque en tiempo de S. Pedro Pascual ninguna ley eclesiástica vedaba á los regulares aceptar beneficios menores con cura de almas. Fué Juan XXII, que entró á gobernar la Iglesia universal en 1316—16 años después de la muerte de nuestro Santo—quien estableció que los religiosos mendicantes no pudieran ser elegidos para iglesias menores que las catedrales...

Sea así y sea también por la razón potísima que apunta el P. Valenzuela, de que el Papa pudo (¿quién lo duda?) conferir à S. Pedro Pascual el referido beneficio curado por via de dispensa; con lo cual, no solo desata la dificultad del trinitario fray Rafael, sino que dá cumplida respuesta á la pregunta que hice en el "Informe,, la cual carece, por cierto, de la sagacidad que le atribuye el Reverendísimo P. Valenzuela, y hasta de novedad, pues se había anticipado en 214 años fray Rafael de San Juan, aunque me cumple decir en honor de la verdad, que ni de referencia siguiera conocía su libro. Estamos, pues, conformes en que no existía en aquella época impedimento alguno canónico para que un religioso profeso pudiera obtener y servir una abadía ó iglesia secular con cura de almas.

En lo que no estamos de acuerdo es en el ejemplo doméstico ó de su instituto que cita en la página 13 de su obra. Dice que "si el mercenario fray Alonso Vazquez de Zamora nombrado por Urbano VIII en 1637, á propuesta del rey de España Felipe IV, abad de Santa Anastasia de Sicilia-en cuya abadía secular no residió jamás-hubiera aceptado la mitra de Ciudad-Rodrigo para la que después fué propuesto, se habría podido decir en las bulas de su promoción, que pasaba de una abadía secular á la dignidad de obispo; y así se habria repetido un caso perfectamente idéntico al de S. Pedro Pascual, sin que ello destruyese el caracter regular del P. Vazquez,,,-Permitame el Rmo. P. Valenzuela manifestarle con toda franqueza, que no descubro la identidad del ejemplo, ni aún creo que la haya, por dos razones que son perentorias, 1.": porque es gratuito afirmar (históricamente hablando) que S. Pedro Pascual fué religioso mercenario, cuando se carece de documento auténtico que lo afirme asi; antes al contrario, de los que se conservan del tiempo del Santo se deduce sin esfuerzo ni violencia alguna, que fué secular; y 2.", que si el P. Vazquez hubiera aceptado la mitra de Ciudad-Rodrigo, es muy dudoso que, á pesar de ser abad de Santa Anastasia con las circunstancias expresadas, dejara

de consignarse en la bula de preconización su caracter de religioso, que no había perdido.

Ahora, lo que podía ser probable es que en las bulas de promoción del P. Vazquez al obispado de Ciudad-Rodrigo, caso de haberlo aceptado, se consignara su condición de religioso, si es que ya estaba secularizado, como lo deja sospechar el perfil que de él traza un historiador: "Al grupo (dice) que formaban Agrópoli, D. Nicolás Antonio y Pellicer, hay que agregar un fray Alonso Vazquez, fraile mercenario docto y sagaz, que el Gobierno empleaba como agente diplomático, que había sido el alma de las empresas del Duque de Féria y del Marqués de Leganés, y que habiendo logrado una pingüe abadia en Sicilia, se había hecho fuera del claustro una posición independiente. Gran vociferador contra los descubrimientos de Granada, entró á guerrear contra los cronicones, etc.,, (1). Y como la posición independiente que el mencionado fray Alonso se había hecho fuera del claustro, solo podia disfrutarla en concepto de secularizado, de aqui es que si no el caracter, perdiera para los

Cap. VI. p. 290, Historia critica de los faisos cronicones, por D. José Godoy Alcántara. Obra premiada por voto unánime de la Real Academia de la Historia, y publicada a sua expensas. Madrid, 1808.

efectos canónicos la consideración de regular, por la inobservancia del voto de pobreza, y no estar sujeto á la disciplina monástica.

En suma, es inadecuado é inadmisible el ejemplo, el cual descansa, como se ha dicho, sobre dos hipótesis; la de ser religioso S. Pedro Pascual, y la de que en las bulas correspondientes, en su caso, no constara que lo era fray Alonso Vazquez, es decir: en un pretérito gratuito, y en un futuro contingente.—No obstante, podría establecerse ya que no la identidad perfecta, alguna semejanza, por lo menos, en el caso de que S. Pedro Pascual hubiera sido fraile secularizado. ¿Lo fué, por ventura? Pues no siéndolo, hay que contarlo indudablemente como del clero secular: así se verá también obligado à reconocerlo el P. Valenzuela, por más apegado que esté à las tradiciones mercenarias.

De las bulas de elección y consagración de San Pedro Pascual para el obispado de Jaén y aún de las otras de Bonifacio VIII relativas al Santo, se desprende llana y naturalmente que éste fué sacerdote secular, cura de S. Miguel de Transmuros en la diócesis de Braga, y que estando à la sazón en Roma lo promovió el Papa con acuerdo del Colegio de cardenales á la dignidad episcopal. Ni un concepto, ni una frase siquiera hay en ellas que denote

su caracter de religioso profeso, ni de que el curato de Transmuros lo debiera á designación pontificia; solo dicen que lo había obtenido canónicamente, de donde se infiere que era una parroquia in diacesi, y que aquel arzobispo le habría hecho de ella canónica institución. ¿Le parece al P. Valenzuela que de ser religioso S. Pedro Pascual le habría concedido Bonifacio VIII retener por un trienio dicho curato para disfrutar sus emolumentos, por mucha que fuera entonces la pobreza del obispado de laén? ¿No podía y debía, por otra parte, atemperarse el santo Prelado á las exiguas rentas de su mesa episcopal (1), cuando por sus votos y por la sencillez de la vida monacal había tomado por compañera á la santa virtud de la pobreza? ¿Para qué necesitaba entonces los emolumentos, pocos ó muchos, de un beneficio curado allá en una lejana diócesis de Portugal, cuando no habían de faltar allí huerfanos, desvalidos y menesterosos á quienes socorrer? De todas maneras y bajo cualquier aspecto

i Las rentas del obispado de Jaén, fueran más cortas ó más largas, se dividian en dos partes iguales; una llevaha la mesa episcopal, y otra la mesa capitular. De esta eran partícipes desde 1249, ocho dignidades, veintiun canónigos, seis racioneros, doce medios y doce canónigos extravagantes. Había, además, dotados cantores, ministros inferiores y sirvientes, cuyas rentas se dedacian del cúmulo de las de mesa capitular. No podría vivir el Prelado y su servidumbre con la otra mitad?

que se estudien y examinen esas bulas, ya sea en su letra, ya en su sentido, resulta que S. Pedro Pascual no fué religioso.

"¿Oué quiere V? (respondía aquel rudo comerciante que nos pinta Balmes en el "Criterio,, á su ilustrado colega): el negocio no me gusta; además, hay tantas eventualidades que V. no lleva en cuenta... Usted lo entiende, sin duda, más que vo; pero, repito, el negocio no me gusta; vo por mi parte no entro en él. Usted se empeña en que ha de ser provechosa la especulación; enhorabuena: allá veremos. Yo no aventuro mis fondos (1) ... -Una cosa parecida me atreveré vo á decir al P. Valenzuela. ¿Qué quiere V? Las razones que alega para probar que S. Pedro Pascual fué religioso mercenario, son un portento de saber y erudición; ahonda mucho en la ciencia canónica y maneja las decretales y las clementinas con una facilidad pasmosa; conoce la geografia, la historia y la arqueologia á la perfección; posee diferentes idiomas con sus origenes etimológicos, y hasta en genealogía v heráldica se muestra gallardo; V. escribe, discute, deduce, prueba, agota la materia y nada deja en ella que decir ni que pensar; pero

<sup>:</sup> Cap. XX, El entendimiento práctico, § VI, Del «Criterio».

va se vé! no me parecen del todo concluventes sus razones; cuenta V. muchas cosas que se contradicen. No afirma V., por ejemplo, que S. Pedro Pascual fué canónigo de Valencia y hasta sostiene la opinión común de los escritores de su Orden contra la del P. Juan de la Presentación sobre el año que se le nombró, puesto que éste dice que tuvo lugar en 1249 y los otros diez años antes, cuando el Santo apenas contaba 19, y que renunció el canonicato para tomar el hábito de la religión mercenaria (1)? Pues sí asi fué ¿cómo se concilia tal renuncia con la noticia auténtica de que en la ancianidad se encontraba de párroco ó abad en la iglesia secular de S. Miguel de Transmuros? ¿Pues qué, el Santo dejaba y tomaba á su arbitrio los beneficios eclesiásticos?

Por otra parte, si á los tres votos religiosos añadió el fundador de la Orden de la Merced, San Pedro Nolasco, un cuarto voto por el cual así él como todos los que abrazaran su instituto se obligaban, no solo á pedir limosna para rescatar á los cautivos cristianos, sino á quedarse ellos en rehenes y por rescate siempre que lo pidiese la necesidad, de lo cual dió heróico y glorioso ejemplo

<sup>:</sup> Valenzuela, Vida de S. Pedro Pascual, Cap. VIII, pág. 86.

S. Pedro Armengol, 2como S. Pedro Pascual, si hubiese sido fraile mercenario, habría podido establecerse á pié quieto, cual pide de suyo el ministerio parroquial, y tan apartado del teatro natural que su instituto le señalaba, ó sea en las fronteras del territorio ocupado por los agarenos en nuestra península, en los costas aragonesas y aún en las africanas, donde los corsarios argelinos y berberiscos llevaban á vender por esclavos á los cristianos que en sorpresas y piraterías hacían cautivos?-Yo no lo entiendo; la victoria de la discusión quedará, sin duda, por el P. Valenzuela; no puedo oponer conocimientos á conocimientos, datos á datos, reflexiones à reflexiones; pero à través de mi ignorancia, quizás más acentuada que la del comerciante referido, paréceme descubrir la premisa ó señal por donde se viene á este conocimiento: que S. Pedro Pascual no fué religioso mercenario, sino sacerdote secular.

No intento yo con esto, cual supone el P. Valenzuela (página 199) "inferir ofensa alguna al sagrado instituto de la Merced, ni pretendo hacerle aparecer como iluso ó embaucador, en el hecho de estar celebrando desde tres siglos á esta parte la fiesta de un Santo como hijo suyo, siendo aún dudoso que sea tal,...—Debía el Rmo. Padre haber pesado y aquilatado en la balanza de su fino criterio la gravedad de tales palabras, así como las de estas otras: "sabe á verdadera ironia la recomendación que hace el señor Rodríguez de Gálvez á los religiosos mercenarios para que investiguen en los archivos del Vaticano, por si en ellos existen algunos documentos que declaren las causas que llevaron á Roma á S. Pedro Pascual, en un escrito como el suyo (el "Informe,") consagrado á reproducir las dudas antiguas, sin mencionar las refutaciones también antiguas, y las modernas, y á escogitar otras nuevas sobre si S. Pedro Pascual fué religioso profeso de la Merced,.

No sé como responder á estos injustificados cargos que en los dos cortos párrafos trascritos me hace el P. Valenzuela. Había observado, es verdad, desde las primeras páginas de su libro (en que tantas veces se digna citarme) el desvío con que me trata, y atribuíalo á mi insignificancia literaria, más bien que á la eminencia del cargo que ocupa en su inclita Orden; pero me convencí bien pronto, que era por haber puesto, no mis manos, sino mi pluma en el arca, que yo no tenía por santa, de las tradiciones mercenarias. ¿Son estas, acaso, intangibles? ¿Están quizás declaradas por el tribunal de la crítica como verdades históricas que ban sido

comprobadas por documentos auténticos ó por los descubrimientos arqueológicos? Pues si no hay nada de esto ¿ha de carecer el aficionado á tales estudios de libertad para entrar, guardando los respetos y miramientos debidos, en el exámen de las afirmaciones que se hagan y en la dilucidación de las dudas que se ofrezcan? El mismo Rmo. Padre ¿no pedía en su Circular que se rebuscasen también en los archivos los datos "que pudieran servir para completar y precisar más la biografía de S. Pedro Pascual?, ¿Y es razonable ni justo que habiendo hecho por mi parte lo que he podido para complacerlo, descargue ahora sobre mi el peso de su enojo?

Pues bien, para justificar lealmente mi conducta, cúmpleme decir:

1." Que la recomendación á los PP, mercenarios para que investigasen en los archivos del Vaticano si existían otros documentos referentes á S. Pedro Pascual, no entraña ninguna clase de ironía ni puede dejar sabor á ella, como supone con temeridad de juicio el P. Valenzuela, por más vidrioso que sea su caracter y delicado su paladar. A recomendar dicha investigación me determinaba el haber deplorado el Rdo, Sr. D. Fidel Fita, en su artículo del "Boletín de la Academia de la Historia," (Enero de 1892) que anduviese perdida la carta que S. Pedro Pascual dirigió à Bonifacio VIII, excusando el pago de la deuda de los mil florines de oro à la Cámara apostólica, cuyo vencimiento corría en 25 de Diciembre de 1297; porque en esa carta hacía el Santo relación de las circunstancias de su cautividad, y de las penalidades y crueles tratamientos que sufría en su cautiverio, como se infiere de la Bula Amaricavit, fechada en Roma á 15 de Marzo de 1298, y podía muy bien ocurrir que en los legajos donde se guardan dichas bulas existieran, además, ese y otros importantes documentos relativos á nuestro Santo.

2.º Que mal podía reproducir las dudas antiguas sobre el estado religioso de S. Pedro Pascual ni mencionar las rectificaciones también antiguas, cuando no las conocia: las de los modernos autores efectivamente las reproduje por caer dentro de mi propósito. Mas si las dudas de los antiguos coinciden con las de los modernos, que son también las mías, es señal que todos han visto por el mismo prisma crítico las dificultades que se oponen para aceptar como cierta la tradición mercenaria. Lo digno de notarse es, que los reparos antiguos y su correspondiente rectificación—por lo que hace al libro del trinitario fray Rafael de San Juan y á la

Bula Meritis tras de Bonifacio VIII que inserta integra en él—no se conocieran antes, es decir; por los modernos, pues en otro caso ni el Sr. D. Fidel Fita habria dado como inédita dicha Bula en su citado "artículo,, ni D. Pio Bonifacio Gams hubiera contado à S. Pedro Pascual en el número de los obispos titulares de Granada, ni aún el mismo P. Valenzuela lo habria tenido por auxiliar de Toledo en el pontificado de D. Sancho de Aragón, como así lo consideró al redactar la "Circular de 6 de Diciembre de 1899;; todo lo cual prueba que aquellos reparos y su refutación no habían llegado á noticia de tan doctos y perspicaces escritores.

3.º Que aunque la duda à que francamente propendo sobre si S. Pedro Pascual fué religioso, aumentada ahora con el estudio de la biografía del Santo escrita por el P. Valenzuela y por lo insuficiente de los documentos justificativos que la ilustran, se convirtiera en una afirmación absoluta y positiva que demostrase palmariamente pertenecer el Santo al clero secular, no podía seguirse de ello, en buena lógica, que se "irrogaba ninguna ofensa,, ni aún perjuicio, al instituto de la Merced, ni menos hacer aparecer á este "como iluso ó embaucador,, —empleando el recio vocablo del Padre Valenzuela, pues de admitirse tal principio se se-

guiria que el Cabildo de la Santa Iglesia de Toledo podía considerarse ofendido también por haber sostenido yo, apoyado en las Bulas de Bonifacio VIII, que S. Pedro Pascual ni fué, ni habia podido ser obispo auxiliar de aquella metrópoli, en contra de lo que dicho Cabildo aseguró al Papa Clemente X en las preces que le elevara à principios de 1674 pidiendo la extensión à aquella diócesis del rezo de S. Pedro Pascual, v por consecuencia dejando entender implicitamente que el Capítulo era "embaucador ó iluso,, cuya deducción es ilegitima. Esto, aparte de que el dictado de embaucador ó embaidor es de mayor aplicación á los individuos que á las colectividades, ni que significa lo mismo que iluso, porque embaidor es el que engaña; más iluso es el engañado, por ejemplo; á Román de la Higuera y á Lupian de Zapata, con otros de menor renombre, los califica la historia de embaidores, por sus Cronicones falsos, y al arzobispo de Granada, D. Pedro de Castro, y al cardenal obispo de Jaén, D. Baltasar Moscoso y Sandoval, con otros muchos y eminentes prelados y personas sabias y timoratas, "almas cándidas,, que seducidas por las apariencias de verdad con que los falsarios supieron revestir sus invenciones de sagradas reliquias, no se les puede ni debe calificar más

que de ilusos, sin que tal denominación envuelva ningún desprestigio de su memoria.

4.º Por último, que el hecho de estar celebrando desde tres siglos á esta parte la fiesta de un santo como hijo suvo, siendo aún dudoso que sea tal, no reviste ninguna trascendental importancia, puesto que al fin se celebra la glorificación de un hijo de la Iglesia católica, nuestra Santa madre, de un sacerdote de heróicas virtudes, de un prelado sabio que se consagró en su estrecho y duro cautiverio á instruir y consolar á los cristianos, á reconciliar á los apóstatas, á refutar con sus admirables escritos los enemigos de nuestra sacrosanta Religión, y á convertir los moros y los judios á costa de su vida que coronó con la aureola del martirio. ¿Pues qué, dejaría la religión mercenaria de venerar á S. Pedro Pascual, de tributarle el culto que le es debido y de encomendarse á su intercesión, como hacemos los demás cristianos, porque se probara que no era hijo suvo? Dejaria de acreditar otra cognación más alta, si cabe? :No fué la que promovió v gestionó la beatificación y canonización de S. Pedro Pascual? ¿Y hay otro timbre de gloria que se pueda comparar á este?

El segundo que dudó del estado religioso de S. Pedro Pascual, dice el P. Valenzuela, que fué el Ldo, D. Juan Ferreras, cura de S. Andrés de Madrid y bibliotecario del rey Carlos II. No tenía yo noticia de esté crítico ni de su "Sinopsis histórica y cronológica de España,, impresa en Madrid (1700-27). Sucediame respecto à ella algo parecido de lo que ocurrió-ya mediado el siglo XVIII—al célebre escritor D. Diego de Torres Villarroel, natural de Salamanca y educado en su famosa Universidad; el cual no llegó á saber que había ciencias matemáticas en el mundo, como donosamente dice él, hasta que cinco años después de frecuentar las aulas leyó por casualidad el "Tratado de la esfera,, del P. Clávio. Debo, pues, la noticia de la "Sinopsis,, al libro del P. Valenzuela, que, por cierto, no ha sido facil empresa para éste "haber á las manos,, la obra mencionada, teniendo que recurrir á la versión francesa publicada en París, año de 1751, para traducir al castellano los párrafos de la "Parte sexta,, referentes à S. Pedro Pascual, con la propiedad y galanura que, aún sin el cotejo con el texto francés, se observa. Basta lo dicho para acreditar que me eran desconocidos los argumentos empleados por D. Juan Ferreras para apoyar sus dudas. Verdad

es, que como todos ellos se reducen á que el Santo no se llamaba él mismo más que D. Pedro y no Fray Pedro, como en caso contrario habría sucedido; y estos argumentos caen bajo el dominio de todos: lo mismo que Ferreras los empleó D. Vicente de la Fuente y los emplean los que sospechan ó entienden que S. Pedro Pascual no fué fraile mercenario. Es cierto que el dicho D. Juan Ferreras rectificó después su opinión en vista de las confutaciones que de sus argumentos hicieron los mercenarios fray Mariano Ribera (1) y fray Juan Interian de Ayala (2), viniendo á disipar la última sospecha, si alguna le quedaba, el famoso Escrito de Gerona, ó Girona como él dice, del que ya nos ocuparemos tambien nosotros; mas no obsta su retractación para dejar de trascribir dos cortos párrafos suyos que en nada alteran el último estado de su creencia. Dicen así: "Muchos afirman que S. Pedro Pascual pertenecia á una orden monástica; pero algunos escritores apoyados en memorias más seguras y en documentos más vecinos al tiempo en que vivió,

Alegación apologética contra el Ldo. D. Juan Ferreras sobre la impertinente duda de si S. Pedro Pascual, martir, Obispo de Jaén fué religioso» por Fr. Mansel Mariano Ribera, Barcelona, 1720. (Cita de Valenzuela.)

<sup>2 «</sup>Demostración del estado religioso de S. Pedro Pascual», por Fr. Juan Interian de Ayala, Madrid, 1721. (Cita del dicho Padre Valenzuela).

se persuaden de lo contrario.—Los más prestigiosos escritores que hablan del Santo convienen en tenerlo por secular, como observa Ximena, porque lo llaman D. Pedro, y no D. Fray Pedro,...

Y esos prestigiosos escritores à que se refiere el Ldo. Ferreras, no solo recogieron la tradición primitiva de las más puras fuentes, sino que la robustecieron con la misma práctica del Santo; porque éste en los títulos de los libros que escribió en su cautiverio de Granada; en los privilegios Reales que confirmó y se autorizaron con su firma, en el pergamino que se conserva en Arjona y hasta en el sello que de él pende, en todos sin excepción se llamó D. Pedro, Ohispo de Jahén. Hé aqui la prueba moral ó de conciencia, como dicen los juristas, de que S. Pedro Pascual perteneció siempre al clero secular.

En vano pretende el P. Valenzuela eludir la fuerza de este argumento que, aunque indirecto, entra por los sentidos, se paipa y cautiva el entendimiento cuyo objeto es la verdad, deja á un lado los razonamientos empleados por los mercenarios Ribera é interian de Ayala y establece el suyo con estas palabras: "el uso del Fray entre monjes y religiosos mendicantes ha sido tan inconstante y vario como el de la burba en el clero de la Iglesía de occidente: en algunas épocas se ha usado generalmente y en otras nó; en otras unos lo han usado, y otros lo han omitido,, (1). Pues precisamente en la época de San Pedro Pascual estaba en boga, antes y después de él, el uso, no sé si de la barba—pues este punto de crudición lo remito integro á la que posee el P. Valenzuela—pero si el de Fray entre los religiosos de las órdenes mendicantes ó no mendicantes, que hacían votos substanciales, y aquí produzco la prueba.

En 1228, D. Fray Domingo, obispo de Baeza (2). En 1249, D. Fray Pedro, obispo de Barcelona, D. Fray G., obispo Ylerdense, D. Fray Andrés, obispo de Valencia, y D. Fray Berenguer de Castellbisbal, obispo de Gerona (3).

En 1255, D. Fray Pedro, obispo de Cartagena, v D. Fray Robert, obispo de Silves (4).

En 1269, D. Fray Domingo, obispo de Avila, D. Fray Juan, obispo de Cádiz, D. Fray Bartolomë, obispo de Sílves y D. Fray Lorenzo, obispo de Badajoz (5).

r Valenzuela, Vida de S. Pedro Pascual», Cap. I. psig. 18,

<sup>2</sup> Nimera Jarado, «Arades del obispado de Jaéria, pág. 127. 3 Fidel Fita, «Concilios tarraconenses en 1248, 1249 y 1250». (Boletín de la Academia de la Historia, Cuaderno V, Mayo de 1562, pág. 444 y signientes).

<sup>4</sup> Plores (Enrique) «España Sagrada» t. XVI, apên. 32, pág. 492. 5 Privilegio de D. Alfonso el Sabio á los 33 caballeros pobladoses del alcázar de Baeza, en 1203. (Xinena, «Anales», pág. 124).

En 1308, D. Fray Simón, obispo de Badajoz (1).

En 1310, D. Fray Esteban, obispo de Porto (Portugal) (2).

En 1323, D. Fray Bernardo Guido, obispo de Tuy (3).

En 1362, D. Fray Alfonso Pérez de Biedma, obispo de Orense (4).

En 1370, D. Fray Alfonso de Toro (Tauro) obispo de Astorga (5).

Bastan, por lo tanto, las anteriores citas para acreditar nuestro propósito.

Parece, sin embargo, que con un "hay más todavia,, intenta el P. Valenzuela reforzar su argumento, y dice: "Desde principios del siglo XIII, época en que nacieron los regulares mendican-

de promoción de este obispo se inserta como Apindia, por dos razones: la 1.º porque en ella se hace mérito de que era Religioso franciscano cordo minuram, y no mercinarlorum) como quería Curdoso con lo cual se principia al P. Valenzada, que si S. Pedro Pascual hubiera sido mercenario, tambien se habria hecho constar en la respectiva bula, y 2.º, que se emplea la trase viam mineras carmiz ingrezzo, lo mismo que la empleo el Cabildo de Jaén para notificar al metropolitano de Toledo la muerte en Granada de S. Pedro Pascual.

z - Kspaña Sagrada», t. XXI, pdg. 114.

<sup>1 -</sup>España Sagrada : L XXII, pag. 163.

<sup>4</sup> España Sagradas, t. XVII, pag. (3).

<sup>5 -</sup> España Sagrada - t. XVI, pág. 262.

tés (t), los monjes para distinguirse de ellos, abandonaron el Fray y lo sustituyeron por el Don (2) todos los sacerdotes, quedándose con él solamente los conversos y los que aún no habían recibido la orden del presbiterado (3). Vinieron en el siglo XVI los clérigos regulares que no acostumbraron jamás anteponer dicho calificativo à su nombre (4), y finalmente, el uso recibido hoy día entre los mendicantes, es completamente arbitrario en escritos privados, y absolutamente contrario al empleo del vocablo en instrumentos públicos (5) especialmente en los países donde los regulares no son reconocidos como tales,... ("Vida de S. Pedro Pascual,, pág. 18).

<sup>1</sup> Lo cual no ofrece duda. S. Francisco de Asis dió a los que abrazaron su Regla el nombre de strailes menorese, y Santo Dominio de Guamán el de shermanos predicadorese, a los que abraireros la anes.

<sup>2</sup> No obstante, en el princilegio de donación hecha por un obispo de Astorga el año 1154 al monasterio benediciano de S. Martín de Castancaria, en Sanábria, y que registra el P. Flores en la España Sagrada. (L. XVI, apén. XXVIII, pag. 180) el prelado mismo se dice margo y no Proy (Petro organismo câriziono, menario), y en el ordenamiento de la Catedral de Bacas (1238) figura un el Makazilos Dominiono, menario, que era presidiero, pues le designó el obispo D. Fray Domingo la parroquia de San Juan pura que administrara los sacramentos y ejerciera la cura de almos (Masas, «Reirato de Jacin. Apéndico)».

No debio ser así, por lo menos, con respecto al poeta. Conzalo Berceo, mundo este dice en sa Poema. Lasores de la Virgen...

<sup>«</sup>Mill'ec et veinte cueria estorice la Era Del fijo de la Virgen, esto es cosa vera,

Cuando el buen Dev Compalo de diamente en execu-

<sup>4</sup> Los padres de la Compañía de Jesús y los Filipenses, por ejemplo.

En documentos civiles, pero no en los oclesitásticos.

Estas noticias aunque interesantes para los eruditos, que pueden ver si están conformes con los
documentos de aquella época, no ofrecen ninguna
prueba en contrario de lo que concretamente se
discute, a saber: si en la época de S. Pedro Pascual
era uso constante—como también lo es en la actual
—que los obispos procedentes de los institutos
religiosos se llamaran Fray. Y quedando demostrado afirmativamente, se sigue: que no habiendo
empleado el Santo el Fray en ninguno de los muchos documentos públicos y oficiales que de él se
conservan (1), es prueba evidente de que no lo fué.

Atlemás de los varios libros reconocidos como de S. Pedrol'ascual y del pergamino y sello pendiente, de el que se conservaen el Ayuntamiento de Arjona (Jaén), se conocen asse privilegios Reales en que fue autienador, firmándose, como en los anteriorea, Dou Pedro, Obrito do Julia. He aqui la fecha y asunto de ellos: L - 2 de Enero de 1237. El rey Fernando IV hace merced Garci Fernández de Villamayor y a su mujer D.º Teresa, de la villa de l'ampilega, (Original en el archivo de Burgos), -IL-o de Noviembre de 1292. El mismo Rey confirma los fueros de Palencia, tarchivo de la misma ciudad. - III. - 3 de Marzo de 1290. -El mismo Rey confirma los privilegios del monasterio De San Oyt. (Argute de Molina, Nobleza de Andalucia», Elbro segundo, cap. (8). -(V. -20 de Mayo de 1200. -El mismo Rey confirma los privilegios de su padre D. Sancho & la cofradia de Santa Maria la Real de Bargos. (Original en el archivo de la misma Cofradía de ciérigoso. V. - 12 de alayo de 1209. El mismo Rey confirma el privilegio que los canónigos y ciérigos de la Colegial de Castro-Xeriz teman del Conde Garci Fernandez, por el que les concede a cuda una de ellos coo sucidos, como a los hijosdalgos de Castilla. etcétera, Archivo del Conde de Mora, citado por Ximena en sus Amalesa). -- VI. -- 2¢ de lumio de 1200. -- El mismo Rey. Privilegio. de mercado libre los marties e la villa de Lences «C, de Mora, cifado por Ximena). - VII. - 8 de Margo de 1300. - El mismo Reycon-

Otro argumento formula el P. Valenzuela, y es el de que "en tiempo de S. Pedro Pascual los religiosos militares constituidos en dignidad, dentro ó fuera de sus institutos, escribían sus nombres precedidos de Dou en vez de Fray,. Y corrobora su aserto citando, con otros privilegios, el otorgado por D. Alfonso el sabio en 1269 á los 33 caballeros pobladores del alcázar de Baeza, "entre cuyos confirmantes aparecen los maestres de las órdenes caballerescas, anteponiendo á su nombre el Dou en lugar de Fray ó Frey que otros religiosos solian poner,.

Así es en efecto; pero no tiene en cuenta el P. Valenzuela que lo que procuraron los grandes maestres fué huir de una repetición, ó de un pleonasmo; porque suscribiendo en el privilegio citado

firmando el privilegio de D. Alfonso dando por libres de Jouande y Jonandera à los vecinos del Corral de S. Marcos, pertencelente a la clerecia de Salamanca. (Archivo de dicha clerecia, C. de Mora, Ximena). —VIII. —27 de Marzode 1300. —El mismo Rey, Privilegio à la ciudad de Mérida de des ferias anuales. (Moreno, Historia de Méridas). —IX. —8 de Abril de 1300. —El mismo Rey, Privilegio à los vecinos de Trebejo para que pudieran vender su hacienda, cuando se avecindaran en otro lugar. (C. de Mora, en Ximena). —X. —20 de Noviembre de 1300. —El mismo Rey, confirmando los privilegios del monasterio de Valdeiglesias. (Ximena). —XI. —27 de Noviembre de 1300. —El mismo Rey, confirmando los franquicias de la cindad de Medina-Sidonia. (Archivo municipal). —XII. —El mismo Rey, Merced à Juan Alvarez Osorio y à su mujer Maria Hernandez, de todos los vasallos que terra el Rey en Fuentes de Ropel. —1.º Diciembre 1300.

(por ejemplo) D. Juan González, Maestre de la Orden de Calatrava; D. Pelay Perez, Maestre de la Orden de Santiago; D. Garci Fernández, Maestre de la Orden de Alcántara, y D. Guillén, Maestre de la Orden del Templo, claramente manifestaron ser caballeros profesos de esos institutos. Si San Pedro Pascual hubiera suscrito en en un solo documento siquiera, de los que han llegado á nosotros: "D. Pedro, Obispo de Jahén, de órdine Mercenariorum, jamás se habria suscitado controversia; pero como solo dice: Don Pedro, Obispo de Jahén, sin anteponer ni posponer ninguna palabra que indique fuera religioso, no hay fundamento ni derecho para hacerlo pasar por tal.

¿Porqué el P. Valenzuela que tan familiarizado está con los "Anales eclesiásticos,, de Ximena\* Jurado, no dice que en la página 359 de ellos se inserta la *Concordia* hecha en el año 1382 sobre diezmos del partido de Martos entre el obispo y Cabildo de la Iglesia de Jaén con la Orden de Calatrava, en cuya Concordia suscriben con el gran Maestre hasta veinte ó veintiun freires, dignidades y de oficio en la misma Orden (1), ya que la impar-

<sup>1</sup> Hé aqui un documento que prueba todo lo contrario de lo que asevera el P. Valenzocia: Sepan cuantos esta carta vieren como Nos Hon Nicolás, por la gracia de Dios y de la Santa Iglesia de Roma, Obispo de Jaén, con consejo y consentimiento del Dean.

cialidad histórica así lo reclama? ¿Temería que se desmoronase esa premisa de su argumento? Y establece la otra diciendo: "la Orden de la Merced fué fundada en 1218 como militar y se conservô como tal, y fué regida por caballeros láicos hasta 1317, precisamente durante el tiempo en que según

y Cablido de nuestra Iglesia, de la una parte. E Nas Don Gerónino Martínea, por la gracia de Dios, Maestre de la Caballería de ia orden de Catatrava, etc., con consejo é consentimiento de Deu Free Gutiérre Diaz de Sandoyal, Comendador mayor de dicha Orden, etc., d. Dan Frey Garcia Lopez de Cardenas, Clavero, Nuestro lugar Teniente en el campo de Calatrava, é Don Frez Juan, Nuestro Prior del Convento, é de Free Sancho Fernández, Sacristan del dicho Convento, é de Frer Alfonso Diaz, Nuestro Prior, é de Frey Rodrigo Alfonso, Obrero, é de Dan Frey Gómez de Adrilleiro, Comendador de Sabiote, é de Don Fra Beltrán González. Comendador de Almoguera, é de Frey Lope Nuñez, Comendador de Chama, é de Foy Francisco Gatiérrez, Comendador de Zursta, é de Fres Pedro Venegas, Comendador de Maqueda, é d. Fres Diego López, Comendador de Otos, é de Arias Diaz, Comendador de Aceca, é de Frey Ruy Chamizo, Comendador de Calatrava la vieja, é de Frey García Alvarez de Aldama, Comendador de Malagón, é de Arry juan de Camaño, Comendador de Caracuei, é de Frey Alvar Gomez, Comendador de Piedra-buena, é de Frey Lope Alvarez de Vega, Comendador de Vallaga, é de Benavente, é del Rabal de Sucia, é de Frei Pedro Lorenzo, Comendador de Ferrera, é de Fres Alonso Gonzalez, Comendador de Viboras, é de Fra Alonso Vázquez, Comendador de Mudela, é de todos los otros Freder é Uzballeror que con Nos se ocertaron en el Nuestro Cabildo en la Nuestra Capillla de la Igiesia de Santa Catalina del Alcázar de la muestra villa de Porcura. Duorgamos é conocemos, que por mañera de paz é de concordia entre. Nos las dichaspartes, etc... Fecha esta carta en Porcuna, tres dias del mes de lunio era de 1230 (1332) años, sellada con los respectivos sellos y firmada, Nos el Maestre. Yo Gutiérre Diaz. Yo Frey Alfonso Diaz, Prior del Maestre, Decamus Gienn-nsis etc. Yo Juan Garcia. Escribano público de Porcana ini presente al otorgamionito. E por cuanto el dicho señor Obispo non podia firmar de dolencia de las manos lo hicierot: los señores Maestre é Caballeros, é Cabildo L só ende testigo, é fice aqui mi Signo.

los ejemplos aducidos los miembros de las órdenes ecuestres acostumbraban anteponer al propio nombre Don en lugar de Fray que solían usar los indivíduos de las órdenes elericales,, (1). Deduce, pues, esta consecuencia: "que S. Pedro Pascual, como miembro de una orden militar, se conformaba con el uso generalmente recibido entre los religiosos militares de su tiempo, firmando Don Pedro en lugar de Fray Pedro...

Aparte de que en los párrafos trascritos no todas las afirmaciones que se hacen son exactas, podemos reducir sus términos á esta sencilla pregunta: ¿la Real y militar Orden de nuestra Señora de la Merced fundada en Barcelona el año 1218 (ó 1228 como quieren otros, que esto es, indiferente para nuestro propósito) se asemejaba ó nó á las de la misma índole instituidas antes en Castilla? Si no se asemejaba nada tengo que decir; el argumento no existe, ni seria pertinente. Pero si se asimilaba, hay que hacer en ella—como en las otras—distinción entre caballeros y religiosos; porque estos (como dice un reputado escritor) "no forman la parte constitutiva de las órdenes militares, ni con ella se

<sup>¿</sup> Padece el P. Valenzuela una grave equisocación. Hasta el año eger, escuisticcon en la Orden dos Maestres, uno laico y otro Sacerdote, como se terá en el apóndice correspondiente.

fundaron, sino con solo caballeros, à los que se agregaron después los Frey chrigos por via de simple adhesión 6 concomitancia para ocurrir á una necesidad que existia en todas las órdenes, dada su especial manera de vivir y primitiva existencia (1).

Precisando el señor Hermosa más la cuestión, dice: "la diferencia entre los caballeros y los clérigos no consiste en las Bulas pontificias, sino en los votos. ¡Pronuncian los caballeros votos substanciales? No. Luego no son verdaderos Religiosos, aunque formen la esencia de las Ordenes. ¿Los pronuncian los clérigos? Sí. Luego son verdaderos Religiosos, aunque formen la parte accidental y accesoria de aquellas milicias,, (2). Y concluimos nosotros: pues siendo clérigo S. Pedro Pascual, de pertenecer á la Real y militar Orden de la Merced, como quiere el P. Valenzuela, había de ser en concepto de verdadero Religioso y llamarse, por lo tanto, con más razón

2 Hermosa y Santiago. El nuevo Priorato, etc.: páginas 197 y 98, Madrid, 1880.

colorines militares primario et praccipae pro militibus sant instituti, tanquam pro personis constituentibus ispass ordines, et instituto primario corum satisfacientes; quibus additi sont cherici Frates, qui Sacramenta ministrarent ipsis, et populis suarum dictionum, et jurisdictionem spiritualem excercerents. (Mendo, citado par D. Fernando Hermosa y Santiago en su fibro «El nues» priorato de las órdenes militares». Disq. II. q. II. núm: jo del 1.º. y pág. 190 del 2.º.

que los caballeros que no pronunciaban votos substanciales, Fray ó Don Fray. Es así que en ningún tiempo ni circunstancia usó él de tal vocablo, ni aún el mismo Bonifacio VIII en las bulas de preconización y consagración, como pedía la costumbre y práctica de la cancillería pontificia; luego el Santo no perteneció á dicha Orden.

Tienen, sin embargo, prurito los mercenarios en hacerlo pasar por tal, repitiendo á cada paso, con oportunidad ó sin ella, el Don Fray Pedro. No es nuevo el empeño; más oficialmente lo inició en 1645 el P. Comendador del convento de la Merced de Jaén, fray Melchor de Torres, en el escrito que dirigió al cardenal y obispo de aquella diócesis don Baltasar Moscoso y Sandoval, y, como se pedia, se consignó en la inscripción del nuevo retrato del Santo. Sin duda aprovecharon esta oportunidad para descorrer el velo que ocultaba el Fray. Este no lo escasea tampoco el P. Valenzuela y hasta lo adjudica confiadamente al infante de Aragón don Sancho, arzobispo de Toledo, sin producir ningún documento que lo acredite, entre los muchos que ilustran el libro que recientemente ha publicado.

Cerramos la serie de argumentos indirectos ó negativos que contradicen el estado Religioso de S. Pedro Pascual, con el que nos ofrece la landa,

esculpida en piedra, de la llamada Puerta de la Luna, en la iglesia catedral de Baeza. Hay en la fachada occidental de este templo, por la parte exterior y sobre la clave de dicha puerta, un bajo relieve que representa á un obispo difunto, no yacente, sino de pié, enhiesto, revestido, mejor que de casulla, de capa-magna cerrada, al estilo de las que usaban, durante los siglos XIII, XIV y XV, los canónigos y aún el clero secular y regular, con un broche o joyel que une la abertura correspondiente al pecho para mantenerla sobre los hombros. Es amplia y excesivamente larga hasta no descubrirse más que la extremidad del pié derecho. Se destacan con cierta elegancia los pliegues de ella, y particularmente el corte gótico de lo que figura el capillo, ó sea acabado en punta, como el que aún conservan los capitulares de la Santa Iglesia de laén. Tiene el prelado la barba rasa, cerrados los ojos, como es de costumbre, cubierta la cabeza con una pequeña mitra que deja escapar una abundante cabellera partida sobre la frente, descendiendo hasta cubrir por entero el pabellón de los oidos, y cruzados los brazos bajo los que se sostiene el báculo pastoral. Ximena Jurado en sus "Anales,, (página 302) hace una minuciosa descripción de este monumento y hasta

consignió que D. Luis Bonifaz, acreditado pintor de Baeza, hiciera un croquis exactísimo en 7 de Julio de 1646, que se unió con la referida descripción al expediente incoado por fray Melchor de Torres en el tribunal eclesiástico de Jaén, para aportar nuevas pruebas al que se instruía en Roma con el fin de canonizar à S. Pedro Pascual.

La lauda del relieve, algo deteriorada por las injurias del tiempo, decia de esta manera:

A SEPULCRUM DOMNI P. NYCOLAI NA...ION..... aliensis Dei et apostolice sedes gragia episcopi Gennensis. And na eius reduiescat in pac., Amen. V como Ximena no carecia de conocimientos epigráficos, leyó: " A Sepulcrum Domni Petri Nycolai nationis Valensis, Dei et apostolice Sedis gracia, Episcopi Giennensis, Anima ejus requiescat in pace. Amen. No fué menester más: al Santo obispo D. Pedro le apropiaron el monumento sepulcial, que sin saberse cuando ni por quien fue erigido; anadieron à su nombre el de Nicolás, le confirmaron la nacionalidad valenciana, y la fama llevó por todos los ámbitos del mundo que aquel relieve representaba á don Pedro Nicolás Pascual de Valencia, por la gracia de Dios y de la Sede Apostólica obispo de laén, y que allí estaba sepultado. Lo que no se pudo anadir porque la lauda no dejaba espacio para ello, ni

tampoco había huella de cifra ó abreviatura que lo indicase, fué el Fray; y como el no constar en la piedra ofrecia un argumento en contra del estado religioso del Santo, lo recogieron con presteza los que dudaron ó contradijeron dicho estado para darle el valor y la importancia que en si tiene, por más que los PP. Mariano Ribera é Interian de Ayala pretendieran quitársela acumulando ejemplos de obispos de los siglos XI, XII y XIII que, á pesar de constar que fueron religiosos, no aparece en sus lápidas sepulerales la pronominación de Frater ó Fray. ¿Como habia de aparecer si los obispos reliziosos de ese tiempo no eran frailes sino monjes, que en lo esencial será lo mismo, pero no en lo accidental? Hubieran aquellos padres extendido su investigación á los documentos y sepulcros desde mediados del siglo XIII en adelante y se habrían convencido de lo contrario: los frailes, como es sabido, aparecieron después de la época que los eruditos mercenarios citan. No pudiéndose ocultar à la perspicaz mirada del P. Valenzuela lo débil que es el argumento empleado por los religiosos de su orden, y contrayéndose al sepulcro de Baeza sale al reparo y en la página 30 dice: "no estáindiscutiblemente demostrado que dicho sepulcro sea de S. Pedro Pascual, como lo hacemos constar

en el apéndice número II,.. Pero resulta que lejos de conceder, ó por lo menos reconocer la importancia que tiene la interpretación del señor Sapena —por él citada—que leyó: Sepulerum Domini Nycolui Natione Ispalensis ect., la desecha, lo mismo que otra del Rdo. P. M. Fr. Marcos Salmerón, para arrimarse á la de Ximena y hasta creer que éste tiene razón, fundado en varias circunstancias tan accidentales como leves, que después apuntaremos.

Sucédele en el caso presente, à lo que yo entiendo, lo mismo que à los letrados, los cuales se oponen en sus pedimentos á lo que es contrario para la parte que defienden, y admiten, hasta sin exámen, todo lo que les favorece. ¿Falta en el epitafio de Baeza palabra, abreviatura ó letra capital que indique fuera S. Pedro Pascual religioso? "No está indiscutiblemente demostrado que aquel sepulcro le pertenezca,, responde el P. Valenzuela. ¿Ofrece apoyo á la conseja-pues así merece llamarla-referente al modo extraordinario con que fué conducido el cadáver del Santo á Baeza, acomodado en un cajón sobre una acémila extraujera que sin guia le llevó derechamente á la puerta de la Luna de la Catedral de aquella ciudad, y justifica, además, la poderosa razón de que en los autos respectivos obrara el croquis y descripción del suntuoso

mansoleo para acreditar, por otra parte, "el culto público que se tributó al Santo desde tres ó cuatro años después de su glorioso tránsito al cielo,? Pues cree que "D. Martin Ximena lurado tiene razón, y hasta halla alguna semejanza entre la losca figura de este sepulcro (al que antes llamó suntuoso mausoleo) y la no menos imperfecta del Castillo de Jaén,, (pág. 508). La conclusión que fluye de todo esto es, que si el monumento de Baeza corresponde verdaderamente à S. Pedro Pascual, viene à robustecer la prueba de que no perteneció al clero regular, necesitándose para debilitarla demostrar lo contrario; y si no lo es, los sostenedores de su profesión religiosa, que dedujeron y deducen conclusiones más trascendentales, les falta este recio puntai para apoyarlas y sostenerlas. De todos modos, la landa del sepulcro beaciense merece ser estudiada con detenimiento.



Entre dos obispos que ocuparon la sede de Jaén desde su restablecimiento en Baeza antes de mediar el siglo XIII hasta ya mediado el XV, está circunscrita la dificultad; porque ambos fueron nombrados por el Papa; uno, S. Pedro Pascual en 1296, por la renuncia que hicieron en manos de S. Santidad el Dean D. Juan Miguel y el canónigo D. Fortún García, del derecho que cada cual alegaba para que se tuviera por canónica y válida su elección capitular; otro, D. Nicolás de Biedma en 1368, por la que hizo, estando en Roma, D. Alfonso de Pecha para abrazar la vida eremitica. A uno, pues, de esos prelados se dedicó indudablemente aquel sepulcro ó monumento.

¿Qué títulos especiales de gratitud, qué deber moral ó qué obligación de justicia ni de piedad tenía la ciudad ni la catedral de Baeza para dedicar un cenotafio, que aunque de escaso mérito artístico y modesto por la calidad de su materia, por la poca altura de su relieve y por la sencillez de su adorno, supone dispendios en la ejecución y en el trabajo de incorporarlo al muro que lo sustenta, si es ya que no se levantó este á la vez, ó no se aprovechó la ocasión de estarlo reedificando? Ningún título ni obligación tenían absolutamente. San Pedro Pascual por su parte, lo más que habría hecho á Baeza serian tres ó cuatro visitas, dado el limitado tiempo que antes de su cautiverio residió en la diócesis, que á lo sumo, según se calcula, no pasó de diez meses; y D. Nicolás de Biedma, aunque su pontificado en las dos ocasiones que ocupó

la sede fué más largo (doce años) y pasara en aquella ciudad frecuentes temporadas, como lo acredita tener allí parte de su capilla con ornamentos y servicio correspondiente, según expresa la disposición testamentaria del que otorgó en laén ante el notario Alfonso Díaz en 7 de Marzo de 1382, no consta hiciera en vida donación alguna á la Catedral de Baeza, ni que en muerte le dejara más que su mitra argentada (1). Por otro concepto: si à la Fábrica de la Catedral de Jaén instituyó por única y universal heredera de todos sus bienes para que se continuara la obra del nuevo templo que él empezó á edificar "en honra y gloria de Nuestro Señor Jesucristo y de Su Santisima Madre la Virgen Maria, et omnium civium supernorum, sen cual de las dos Iglesias debia haberse levantado el monumento? Y si en la de laén no se dedicó más que una sencilla lápida de marmol blanco, por

i altem: mando et ordino, quod tota Capella mea cum ornamentis suis, que sont Beatiz: vei hie Gomnii, sinf in Ecclesia giennensis; voio tamen, quod mitra argentea sit semper in Ecclesia beatiensi baculus vero cum ceteris ornamentis et cum mitra, quan ego emi Valencia, sint in Exclesia giennensi. Lamen, mando et ordino, quod si aliquis successorum meorum cum dictis ornamentis divinalis voluerit officia celebrare, quod celebrat in nicta Ecclesia; sed si per Diocesim voluerit dicta ornamenta portare, prasatet prim cautionem vel fiderussores Decano et capitalo de dictis ornamentis ristituendis, extra, vero Liccesim quod nullo molo asportenture. Por lo interesante dei documento lo daremos a conocer integro como Apendices.

cierto dividida en dos trozos, como se vé hoy (1), sin armas ni blasones en el escudo episcopal que ostenta, ¿cómo en la de Baeza se le iba á tributar tan gran distinción? ¿Cómo en la Iglesia que no estaba la Catedra, que no era el edificio formal ni aûn material de la Santa Iglesia de Jaén, donde no residia su Cabildo, sino seis ii ocho canónigos, como pedía el mandato Apostólico de Inocencio IV, y estos amovibles á voluntad del Prelado; que ni aún en la administración de las temporalidades entendían ni tenían derecho á ello, así como tampoco en la espiritual de la Diócesis, sino cuando el caso lo pidiera en conformidad con lo dispuesto por los sagrados cánones, y esto solo como individuos de la colectividad denominada Cabildo de Jaén, que era el que tenía autoridad para ordenar, dirigir y gobernar su Iglesia; cómo, repito, había de emprender esa obra más ó menos costosa, pero siempre honorifica, aunque fuera consagrada à perpetuar la memoria de un varón eminentísimo en virtud y en letras, merecedor por su mucha piedad y devoción de que las generaciones posteriores pidieran á Dios por el eterno descanso de su alma,

i El Prolado dipo en su testamento: «mando et órdino, quod egreciente ánima mea de córpore, curpus men sepeliatur in sepulchroquos mihi asignatum est in Choro Esclesia novas giennensis».

siquiera fuera repitiendo el requiescat in pace con que termina su lauda? No es, pues, lógico suponer que el personaje rememorado en ella deba á la ciudad é iglesia de Baeza la erección de aquel túmulo, y hay por lo tanto que buscar su origen, no en la iniciativa pública, sino en la particular de los deudos del finado.

D. Nicolás de Biedma estaba emparentado con muy principales y poderosas familias de Andalucia, v si el cenotafio beaciense se le apropia, debe tenerse por averiguado que fué natural de Sevilla, pues en el vocablo correspondiente de la inscripción, á pesar de su deterioro, quedan trazos y gruesos generadores de sus letras que dejan entender sin dificultad, Hispalensis. En vano sostiene el P. Valenzuela que D. Nicolás era de Biedma, en Galicia, apoyado en la autoridad de Ximena Jurado, porque éste no dice tal cosa. Sus palabras son: "Don Nicolás de Biedma, hijo de D. Diego Fernández de Biedma, Señor de la Casa de Biedma en el reino de Galicia,, (Anales, pág. 342); y de tener el señorio, el solar, el tronco de familia, la cepa, como si dijéramos, en tal ó cual parte, no se sigue que el posesor de un fundo ni sus descondientes nacieran en la casa solariega, que podía venir de luengo tiempo atrás. Tres hijos tuvo

el Don Diego, según dice Ximena, á saber: don Ruy Perez, ó D. Ruy Fernández de Biedma, don Pedro y D. Nicolás, y el cómputo del tiempo demuestra que el bisabuelo paterno de estos debió ser uno de los que vinieron con el rev S. Fernando á la conquista de Jaén y de Sevilla, porque en el repartimiento hecho en esta última ciudad por el Rey, obtuvieron heredamientos los Biedmas, según se lee en Argote de Molina ("Nobleza de Andalueia...). Dice tambien este escritor en el "Libro segundo,, cap. 137 de dicho Nobiliario, que en 14 de Marzo del año 1381 (Era 1419), "la Iglesia de Jaén, siendo Obispo de ella D. Juan (1) dió á Men Rodriguez de Biedma y Benavides, señor de Santisteban del Puerto, y á D.ª Teresa Manrique, su mujer, dos sepulturas en el pavimento de la Capilla mayor de la catedral de Baeza, à la parte siniestra hacia la capilla de Sancho Iñiguez, por dos milmaravedis de censo sobre Espeluy,.. Y añade Ximena: "había mandado Men Rodríguez de Biedma

Foé este, sei buen Juan de Castro, Prelado en Jaén que escribe escondido por celo del bien, etc.» Pero la crionica del Rey D. Pedro, que se le atribuye, no parece que existió, sy si existió no ha sido conocida por nadie, ni a nadie ha adoctrinado ni persuadido». (Reinado de D. Pedro I. Introducción, iólio XXVI. por el Sr. Catalina y Carcia.

por su testamento otorgado en Linares, á 3 del mismo mes y año, que lo sepultasen en la catedral de Baeza, y no tenía entierro en ella, y le dieron las dos sepulturas; el cual entierro poseen hoy los marqueses de Xavalquinto sus descendientes,..

Era este caballero piadosisimo y gran bienhechor de la Iglesia: á la de laén hizo antes donación perfecta é irrevocable, por escritura otorgada en su villa de Santisteban à 17 de l'ebrero de 1378, del Castillo y tierras de Fuente-Tetar; cuya donación aceptó el Dean D. Sancho Martínez en nombre del Cabildo, obligándose este á decir doce aniversarios perpétuos al año, uno en cada mes, y además á darle las sepulturas que pedia en la capilla mayor para su padre D. Dia Sanchez de Biedma y para su hermano D. Ruy Diaz de Biedma, "otorgamos éconocemos (dice la escritura) que por razón que D. Rodrigo faiguez é D.º Juana Diaz, mis abuelos, é D.º Juana Diaz, hermana de mi el dicho Men Rodriguez fueron enterrados en la Eglesia de la Muy noble cibdad de Jahén, é están v (alli) enterrados; é por cuanto vo dicho Men Rodríguez entiendo tracr el cuerpo de D. Dia Sánchez de Biedma mi padre, é de D. Ruy Diaz mi hermano, à enterrar à la dicha Egiesia de Jahen; é por cuanto vos el Dean y Cabildo de la dicha Eglesia seades tenudos de

rogar á Dios é facer memorias de las ánimas de los sobredichos, etc.,, (A. C. de Jaén, cajón núm. 4).

Entra, por lo tanto, en el orden regular de las cosas que Men Rodríguez de Biedma quisiera honrar la memoria del obispo D. Nicolás, del que tomaba el ejemplo de favorecer la Iglesia, pues si el prelado consagraba á ella todos los bienes que el Señor le dió, el se desposeia de un dominio tan extenso y tan pingüe como es Fuente-Tetar. Por otra parte, mo está acreditada su caridad con los difuntos, singularmente con los que estuvo unido por los vinculos de la sangre? Pues qué de particular tiene que como bienhechor de la catedral de Baeza, no solo la reparara á su costa, sino que levantara el túmulo expresado, cuando se trataba, además, de un obispo de tanta circunspección y autoridad que mereció lo designara el papa Gregorio XI para que, en unión del dominicano fray Montesino, visitara y reformara el ciero secular y regular de todas las diócesis de Andalucía y algunas otras de Castilla? ¿Eran estos ó nó motivos poderosos para avivar más los sentimientos cristianos de Men Rodríguez de Biedma, tratándose de un Padre espiritual de tan alta gerarquia y de un pariente tan amante de los suyos, como lo demuestra haber nombrado dignidad de Prior de su Santa

Iglesia á D. Juan Rodríguez de Biedma, que con las demás personas de la Catedral de Jaén concurrió al otorgamiento de la Concordia con la orden de Calatrava? (1)

Aqui—en mi concepto—es donde se debe ahondar para solucionar la dificultad, precisando el
grado de parentesco que tenía con D. Nicolás Men
Rodriguez de Biedma; y como no lo hace Argote
de Molina en su "Nobleza, ya citada, ni Ximenez
Patón en su "Historia de la de Jaén,, ni aún Ximena Jurado en sus "Anales eclesiásticos de esta
Diócesis,, hemos, por fuerza, de esperar á que el
ilustre académico Sr. D. Francisco Fernández de
Bethencourt llegue, en el nobiliario que publica
con el título de "Historia genealógica y heráldica
de España,, que ya cuenta cuatro abultados y hermosísimos tomos, al apeliido Biedma, por si hace
constar cual de las dos ramas de este apellido establecidas en Andalucía, la una en Sevilla à me-

En el «Libro primero de fundaciones» de la Catedral de Jaén, consta la que por testamento hizo en el año 1396 el Racionero D. Pedro Fiernandez de Biedma, hijo de otro D. Pedro, y mandó que lo enterrasen con su padre en la capilla que tenían desig-

meta, (fisja 100).

<sup>3</sup> Dice Ximena, que D. Pedro Fernández de Biedma, hermano del Obispo, casó y dejó sucesión en Jaén, según consta de su testamento otorgado en la misma ciudad ante Sancho Sanchez de Morafalla, escribano público, cuyo archivo se refundió en el de Juan de Zaíra Morales (Analer, p. 342).

diados del siglo XIII, y en el reino de Jaén la otra á principios del siglo siguiente, es la más antigua, y si de los enlaces de las mismas entre sí, proceden los personajes de quienes nos ocupamos.

Por lo demás, se descubre aún en los pormenores que se pueden calificar de secundarios, que el monumento de Baeza fué dedicado al Obispo Biedma. Dice la inscripción: Dei et apostolice sedis gratia, y D. Nicolás usaba la misma fórmula, como se comprueba por los documentos que registra Ximena en las páginas 346 y 359 y, sobre todo, con el Ego Nicolaus Dei et Apostolica Sedis gratia, gienuensis Episcopus de su testamento, mientras San Pedro Pascual decia "Yo Don Peydro, por la gracia de Dios, Obispo de lahén,, y "S. D. Petri Dei gratia Episcopi giennensis,, del pergamino de Arjona y sello que de él pende. No es esencial esta diferencia, pero manifiesta que en el transcurso del tiempo se había ampliado la fórmula con Apostolica: Sedis. Dice el P. Valenzuela (pág 507): "el epitafio de D. Nicolás de Biedma, muerto y sepultado enmedio del Coro de Jaén, está en español con caracteres menos antiguos que el de Baeza: ambos no pueden ser de la misma época,.. Y tiene sobradísima razón; los dos epitafios no pueden ser coetâneos, no porque "el uno esté en castellano y con-

letras latinas y modernas, y el otro en latin y con caracteres "arcáicos, sino porque en el de la Catedral de Jaén se emplea una locución que indica debió pasar bastante tiempo antes de ser grabada en el marmol: "Aquí yace sepultado (dice) el muy Revere" é muy magnifico S[eñor] el S[eñor] Don Nicholás, de gloriosa memoria, Obispo que fué desta Santa Iglesia i edificador della,.. Mas para calificar de gloriosa la memoria de un personaje es menester que esté consagrada por el tiempo, por el juicio de la posteridad, y sin duda se quiso indicar en el epitaño el tiempo transcurrido, cuando se emplea el pretérito fué que considero mucho más perfecto que ha sido, porque aún siendo 3.º persona del mismo, parece que denota cierta proximidad al suceso: por algo ocupa el ha sido el 2." lugar.

Demás de esto, en la inscripción se llama á don Nicolás muy magnifico señor, y no en su época, sino en otra posterior fué cuando se aplicó tal dictado á los obispos, como lo justifica el epitafio de don Alonso Suarez la Fuente del Sauce, muerto en 1520, ó sea 137 años después que D. Nicolás de Biedma, en el que se lee: "Esta sepultura es del muy Reverendo y magnifico Señor, etc.,, sin que se pueda decir que el mismo honor se tributara á

los prelados anteriores á este, ni posteriores á don Nicolás, como se acredita por el acta de posesión -fecha 4 de Agosto de 1457, que registra Ximena en sus "Anales,, à la pág. 412-del obispo de laén D. Alonso Vazquez de Acuña, en la que se le llama nada más que nuev Reverendo; y lo que prueba que solo este tratamiento era entonces el único y común á todos los prelados es, que al solemne acto de investir el rey Enrique IV en su alcázar de Madrid el día de la Encarnación, 25 de Marzo de 1458, á Miguel Lucas de Iranzo de las dignidades de Varón, Conde y Condestable de Castilla, estando presentes la reina y el principe D. Juan, Rey de Navarra y después de Aragón, y con asistencia de el muy Reverendo D. Alonso de Fonseca, arzobispo de Sevilla, con otros muchos reverendos padres obispos y prelados, "añádese en la Crónica,, y los egregios y muy magnificos señores grandes del Reino "cuya enumeración es larga (1). Que el muy magnifico se reservaba para los próceres, está demostrado por la Escritura de fundación otorgada por D. Luis de Torres en el monasterio de S. Francisco del Monte, término de Córdoba, el 22 de Febrero de 1400, en la que declara ser hijo legitimo del nuev magnifice

<sup>(</sup>Hechos de D. Miguel Lucas de Iranzo, Memorial), pág. 4.

señor D. Miguel Lucas de Iranzo, Condestable de Castilla (que Dios tenga en gloria) y de la muy magnifica señora D." Teresa de Torres, su legítima mujer, señora del Villar-Dompardo,, etc. (1). Por manera, que el calificar á D. Nicolás de Biedma en su lápida de magnifico es una impropiedad que no puede reconocer más origen, que el del tiempo mediado entre su muerte y haber abierto en la piedra la inscripción.

Y no es óbice que en esta se emplee la conjunción copulativa é por y ni la contracción desta por de esta, porque así se usó mucho; la 1.º durante el siglo XV y parte del XVI, y la 2.º aún en el XVII, como se observa en los clásicos de ese tiempo; ni tampoco obsta que una lauda esté en latín y la otra en castellano, pues aun siendo del mismo tiempo, solo significaria que fueron redactadas por distintas personas, la una amante del idioma del Lacio, y la otra del lenguaje vulgar; y en cuanto á que la escritura de la giennense es románica y la beaciense arcaica ó desusada por su antigüedad, conviene advertir que el caracter de ella es gótico, no de versales floridas, sino de caja-baja, de forma rectilinea y angulosa, que tan en uso estuvieron en los

i «Fundacione» en la Catedral de Jaéns tomo L

siglos XIV, XV y XVI especialmente para las inscripciones en piedra, bronce, la llamada de Tortis que adoptó la imprenta, y aun para los documentos de lujo manuscritos. Sin recurrir á los ciemplos caligrafiados de escritura gótica que copia Merino en su "Arte de leer,, y traslada Colomera y Rodriguez á su "Paleografia Castellana,, hay en esta ciudad de Jaén no pocos monumentos que así lo convencen, de los que citaremos algunos. En la "Santa Capilla de S. Andrés,, en piedra y en estuco, dos inscripciones; la una que se desarrolla en el anillo de su cúpula, dice: "A mayor gloria de la Bienaventurada Virgen Maria, loor y devoción de su limpia y pura Concepción, edificó esta Capilla el Protonotario Gutierre Gonzalez Doncel de Baeza, año de 1516,, y la otra en los muros de la misma Capilla, cubiertos hoy por rica colgadura de seda carmesi adamascada, en los que se lee: "Todos los fieles cristianos que visiten esta Santa Capilla, ó contribuyan con sus limosnas al sostenimiento de las pías obras que en ella se hacen, ganan las innumerables indulgencias y perdones que han concedido los soberanos Pontifices,.. Vaciada en bronce: rodea la cabeza de la hermosa campana del reloj en la torre de S. Juan, la inscripción siguiente: "Reinando los muy altos y poderosos principes D. Fernando y D.ª Isabel, y siendo Prior desta Iglesia el B. Juan Ruiz, se fundió esta Campana. Año de 1483... Tallada en madera: la que corre por el bastidor de la alacena en que se custodian los basos sagrados en la Santa Capilla, ya mencionada, que dice: "O saerum convivium in quo Christus sumitur,, etc. Esta puerta por su mérito artistico excita la admiración y los deseos de los anticuarios. En caracteres de imprenta (Tortis): "Sínodo diocesano celebrado por el muy Rao señor Obispo D. Alonso Suarez la Fuente del Sauce en 1511, Jaén-un tomo en 4.". En letra manuscrita en pergamino con caracteres idénticos á los de la landa de Baeza, pero con lujosas y floridas letras capitales: tres escrituras de fundación en la Iglesia Catedral hechas por el mismo Obispo, que con razón le llamaron "magnifico,, (1), y se registran

en la cajoriera de la capilla mayor ó del Santo Rostro de N. Señor Jesucristo. Derribada hasta los cimientos la antigua mezquita moranta que fue parificada por el Obispo de Córdoba D. Gutierre y convertida en iglesia catedral, todo lo que sobre ella edificación después jos obispos D. Nicolas de Riedma, D. Luis Ossorio y D. Alonso Suarrez la Fuente del Sance vino al suclo calvo el muro exterior oriental de la obra de este último, como acreditari sus filigranas góticas) para poder Jevantar con mayor amplitud el suntuoso y bello Templo que hoy admiramos, preciada joya del grecio-romano. Con la capilla mayor de D. Afonso después para poder de positario interior de poder de con alecuado lugar, pero adelanto la obra nueva y y a se inco necesario acomodar altares y retables y abrir alguna parte de

en el libro I de Fundacoines. He aqui, pues, algunos de los monumentos que existen en esta ciudad, de la escritura que, con más ó menos propiedad se califica de arcaica.

Y sin ocuparnos—por no ser del caso—de las impropiedades estéticas que se manifiestan en el relieve de la catedral de Baeza cual es, por ejemplo, representar un obispo difunto puesto en pié, cuando la más bella y legitima aspiración del arte es copiar la naturaleza en sus manifestaciones, y esta

la iglesia al culto público. Tratose de enterrar en el pavimento del Com (panteón de obispos) los restos de aquel prelado, y dicese pues no he encontrado ningún documento que lo justifiqueque sus parientes se opusieron, alegando el derecho de que la in-Immación se hiciera en la cap lla mayor, Contestó el Cabildo a la demanda, alegando la caducidad de tal derecho, porque la anterior capilla habia desaparecido con todo el edificio, el suelo era propientad de la Iglesia, la obra nueva la había costeado el Cabildo, y malie podia alegar derecho de anterior propiedad. Parece que se siguió pleito-que me inclino a creer fuera ante arbitros-en el que recoyó sentencia (ó laudo) declarando, que los herederos dei prelado tenían obligación de poner sobre la sepultura de éste el dia de Todos los Santos la ofrenda que instituyo, consistente en curneros, para, vino, cera y maravedises, asl como derecho a sepultario en la capilla mayor, si el Cabildo recibia dicha ofrendas. Todos les años, el día 1,º de Noviembre y antes de que se entone en el Coro el Plando Rouino de las visperas de difuntes. se persona el administrador de la Casa condal de Benalda, con notario público y suficiente número de testigos en la capilla del Santo Rostro-que es hoy, como se ha dicho, la mayor de la lelesia-, potte sobre la cajonera sepulcial algunos cirios y metálico nimbolo de la manda) y dice al Hean y al camonigo más antiguo que presencian el actic. Reciben sus senorias la ofrenda del Chiapo D. Alcuso Suarez: Ycontesta el Dean; sel Cabildo no la acepta : El notario extiende el acta e se fiema. Así transcurrenlos anos y los ciglos.

pide de suvo que un cadáver esté vacente (1); sin ocuparnos del simbolismo que encierran las cruces y adornos del monumento, que colocado en el frontispicio de la Iglesia y leyéndose sobre él la palabra Sepulchrum parece indicar que todo el templo es mausoleo; sin detenernos tampoco en discutir el alcance de ese vocablo que si bien en un sentido lato indica el lugar donde reposa el cuerpo del personaje nombrado en el epitafio, tomado en un sentido estricto tiene la de sepulchrum honorarium, es decir, cenotafio ó sepulcro vacio, pues para puntualizar el sitio donde un cadáver está enterrado (califiquese de mausoleo, túmulo, sepulero, tumba ó sepultura) hay una locución precisa que no dá lugar á interpretaciones: hic jacet; sin ocuparnos, repito, de estas cosas-que por más interesantes que sean son ajenas á nuestro propósito-, vengamos ya á concretar la dificultad, que para mí no consiste en la interpretación de una palabra, sino en la de una sola letra.

Consta ya que el cincel del artifice esculpió en la piedra estas palabras: Sepulcrum Domni P. Nicolai, etc. Pues bien, D. Martin Ximena Jurado, cre-

<sup>7</sup> Tengo por seguro que este mansolos se labró para colocarlo borizontalmente en el plan de la Iglesia ó en alguna de sus capillas. El relieve lo demuestra así.

vendo que la abreviatura P. significaba Petrus, y concertando este nombre con los demás de la oración levó sin vacilaciones: Sepulerum Domini Petri Nicolai nationis Valensis, etc., y se encariñó tanto con esta lección y la defendió con tal copia de argumentos, que consiguió imponerla, más bien que persuadirla. Uno de sus argumentos-y quizás de más fuerza entonces-es el siguiente: "el sonido huce que al golpear la piedra se produce, lo sintieren también el Ldo. Miguel Sánchez, notario eclesiástico, y D. Luís Bonifaz, que copió la Imágen: de manera que entendimos estar detrás della el Santo cuerpo, según la señal del sonido de la piedra y su epitafio,.. (Anales, pág. 309, § 2.7). En vano el Cabildo de la Catedral, que por primera vez se oyó en aquel voluminoso, aunque acclerado expediente, suplicó al prelado, Cardenal Moscoso, mandara descubrir el sepulcro para que se viera lo que habia dentro y poderse disipar las dudas que ofrecia la declaración de las letras de la landa (1). No se evacuó tan importante diligencia y hasta se

de la Cabildo de a de Septiembre de 1646. En este dia los Señores D. Mignel de Rivas, Doctoral, y el Dr. Osario, ficieron relación de los papeles que han visto en razón de las dudas que se han ofrecido sobre la declaración de las letrar de la latinha que está en Baeza sobre la puerta de la Luna, donde se entiende está el cuer-

prescindió de ella para dar por concluso el ineidente, en el cual recayó la correspondiente aprobación y se mandó que se acumulara á los autos del pleito promovido por el padre Comendador de la Merced fray Melehor de Torres para que obrara sus efectos, y quedó ejecutoriado, 1.º: que la P. de la inscripción era abreviatura de Pedro, al que se agregó, además del Pascual, Nicolás; 2.º: que este era natural de Valencia, pues así se empeñó Ximena que fuera, aún á trueque de cargar en cuenta al autor de ella el barbarismo Valensis; 3.º, por último, que aquel era el sepulcro de S. Pedro Pascual y en él estaba su glorioso cuerpo.

A no ser la época de Ximena de tantos y tan extraordinarios descubrimientos piadosos como daba de si la Torre Turpiana de Granada y el trecuente hallazgo de sagrados libros plúmbeos y otras reliquias; á no estar encendida su devoción, ó más bien, ofuscado su cerebro con las maravillas que se contaban con motivo de la invención de los

po del Santo martir y obispo de Jaén S. Pedro Pascual; y conferido sobre ello menologico los SS, comisionados besen la mano de S. E. y le supliquem se sirva mandar se descubra y afira el dicho sepulcro, donde se cerá lo que hay nombrando personas para ello que el entargues. (Actas Capitulares, tomo correspondiente al año (1939).

santos de Arjona (1), babría parado mientes, sin duda, en que la abreviatura P. podía haberlo sido de Pater, Prasni, Praceptor, Pralatus, etc. y aplicarse sin ninguna violencia la más adecuada al Nicolás; pero no daba lugar á ello el torbellino que arrastró las más serenas inteligencias. Mas ahora que estamos tan lejos de aquellos tiempos, y que sin acaloramientos ni prejuicios podemos discurrir -si no por mi parte con la competencia que es necesaria, al menos con la imparcialidad que estos asuntos reclaman-me atrevo, no exento de temor à interpretar la inscripción beaciense de esta manera: "Sepulchrum Domini Patris Nicolai natione Hispalensis, Dei et apostolice Sedis gracia episcopi giennensis. Anima ejus requiescat in pace. Amén,,, -Y vertida al castellano "Sepulcro (honorario) del Señor Padre Nicolás, natural de Sevilla, por la gracia de Dios y de la Sede apostólica, Obispo de laén. Su alma descanse en paz. Amén...

El cardenal Moscoso y Sandoval, obispo de Jafn, sen correspondencia intima que ha conservado el tiempo, como dice el Sr. Godoy y Alcantara, dirijida desde Roma el o de Agosto de 10 po al cisterciense Francisco de Vivar que escribió un voluminoso y notable comentario del fabso Cronicón de Fl. Dextro, le decia: 24º me alegro de haber venido en tiempo que pueda ayudar á Jo de Arjona, como más sea del servicio de Dios y gloria de sus Santos, povo me sicen de Jacn de la manera que se continúan ha maneravellis etc... (M. S. de la libbiot. Nac., citado por el autor de la Historia de los falsos cronicones, pág. 228, nota 1.º, § 2.º).

Si se compara esta lección con la del señor Sapena, publicada en su "Cándida flor del Turia., (Valencia, 1671), se notará que en todo están acordes; mas él prescindió de la abreviatura //. que puede considerarse como resúmen de la dificultad. Ele preferido el vocablo Pater a los otros que señalo, porque su significación equivale á la de Olispo y seria caer en un pleonasmo inútil, que no daria mayor fuerza á la frase. El Preveptor me . atraia algo por decir Urbano V, en su carta de recomendación al arzobispo de Sevilla, antes citada, que D. Nicolás de Biedma, arcediano de Écija en aquella metropolitana, constituido en sacerdocio y electo obispo de Jaén, era Doctor en Decretos (Decretorum Dectorem) y podľa haberse querido significar lo mismo en la P. de la landa Hamándole maestro (Praeceptor); pero considerando que ningún título es tan dulce ni grato al corazón cristiano como el de Padre, y como la cognación espiritual más preeminente que se puede tener con un prelado es la de Padre (Dominus paler), y asi lo hacen reves y pueblos, la he preferido como más natural y significativa.

Ignoro si estarán ó nó conformes con la interpretación que doy á la landa—aumque parece la más lógica—los que sostienen de un modo claro ó encubierto que pertenece á S. Pedro Pascual; mas sea cualquiera su juicio, afirmativo ó negativo, la consecuencia es deplorable para ellos.

¿Se refiere al Santo y su cuerpo está dentro de lo que se supone sepulcro, ó como otros modernos quieren, fué trasladado de uno en otro sitio de la misma Catedral, aunque sin saberse cuando, cómo y quién lo dispuso, pero que forzosamente debió ser después del pontificado del cardenal Moscoso, es decir en pleno siglo XVIP Pues es necesario que se pongan de acuerdo con los que, á mediados de ese mismo siglo, declararon en Granada ser de S. Pedro Pascual el esqueleto sin cabeza que fué halfado en las excavaciones hechas en el convento de los mártires con cruz-pectoral de estaño (1), con objeto de que sepan los fieles si es en Granada ó en Baeza, ya sea en el sepulcro de la puerta de la Luna, ya en la urna donde se guardan los restos que, descubiertos el año 1729 en otra sepultura del altar mayor, fueron declarados en 1743 por el obispo D. Andrés Cabrejas

Al fir, 2 mediades del siglo XVII, aquellos restos anônimos (los balbados en 1973 en la buerta del convento de los mártires de Granada) fuecon definitivamente adjudicades à S. Pedro Pascual de Valencia, obispo de Jadit, que murió cautivo à últimos del siglo XIII» (Godoy Alcantara, "Listoria de los falsos cronicones", pág 19 al final».

"propios de S. Pedro Pascual, para que se les diera la adoración correspondiente,, (1).

¿No se refiere la landa al Santo bendito, ni tampoco se ha comprobado le perteneza el sepulero que se supone intermural por el sonido lanco que se produjo al percutirlo? Pues entonces las diligencias practicadas en 1646 ante el tribunal eclesiástico de Jaén y sobre las que recayó auto de aprobación en el que se mandaba, además, que se acumularan al pleito principal para su remisión á Roma y obrasen sus efectos en el expediente de canonización de S. Pedro Pascual, no fueron (por lo menos en esa prueba) reflejos de la verdad; fueron hipótesis traducidas en afirmaciones por un celo tan exagerado como mal entendido.

No hay, pues, disyuntiva: la consecuencia del dilema es abrumadora. Y es lo más grave del caso que se hace dificil, por no decir imposible, encontrar medios adecuados de solucionar de alguna manera el conflicto. Quizás podría ofrecer algún lenitivo á los que se sientan lastimados por esta contienda, la ciencia arqueológica, y ésta con la perspicaz é inteligente mirada de los que la culti-

Cózar y Martinez Noticias y documentos para la Historia de Bazzo en la que copia el acta Capitular de 25 de Mayo de 1713 púig. 163.

van, procediendo de lo conocido—es decir, de la fisonomia artística del monumento de Bacza—, à lo desconocido, ó sea al tiempo en que fué erigido, tal vez descubriera dicho monumento una antigüedad mayor que la representada por D. Nicolás de Biedma y S. Pedro Pascual, bien que no puede ir más allà del año 1250 por impedirlo la conquista de Bacza realizada en 1227, y su primer y único obispo D. Fr. Domingo, vivió y murió en dicha ciudad en 1248, de donde sin tardanza se trasladó la sede à Jaén, y fué nombrado su primer obispo en 1249 D. Pedro Martínez, canciller del rey S. Fernando.

Por más que la arqueología se considere—y con razón—como el cimiento de la historia, es lo cierto que desde las fronteras de ésta retrocede el arqueólogo para analizar, recopilar, deducir y con fiel y desapasionada observación que depura con sana crítica, y vuelve á estudiar el objeto de sus investigaciones, apreciando en el la huella característica que dejaron el arte; las creencias y las costumbres de su época. A tal estudio convida el monumento de Baeza, porque su bajo relieve representativo de un obispo difunto—cuyo retrato bosquejó la pluma de Ximena y perfeccionó el lapiz de Bonifaz—reune detalles que indudablemente se escapan á las miradas del observador común; pero

que el arqueólogo aprecia en lo que valen, y significan, sintetizándolos en una fecha. ¿Será, por ventura, esta la correspondiente á la mitad del siglo XIII en que fué (por menos de un año) obispo de Jaén D. Pedro Martínez?

Verdad es que este prelado, según Ximena, era de Soria, lo que supone ó indica hiciera su elección el Cabildo, por ser todos sus individuos de aquella ciudad llamados à la de Baeza por el obispo D. Fr. Domingo; mas pudo ser suplicado y, por lo tanto, decirse obispo "por la gracia de Dios y de la Sede apostólica,, (1); verdad es que no sabemos llevara también el nombre de Nicolás; pero esto no impide, porque el mismo nombre agregaron à S. Pedro Pascual por estar escrito en la lauda de Baeza, según afirma el P. Valenzuela; verdad por último, que no llegó obispo à Jaén, pues murió en el camino viniendo de Rocamador (2) y trojéroulo

2 En Rocamador, logarejo del Mediodia de Fraticia en la línea térrea de Paris I Todosa, existe un Santuario dedicado 4 la Santisima Virgen María y San Amador, sobre unas enformes y escarpa-

<sup>1</sup> Decimos suplicados, es decir recontenda, porque aunque los reyes de Castilla y León se extendieron à mombrar por primera vez los obispos de los ciudades que reconquistaban del poster agareno, el establecimiento de la Sede en Jaén, no era mas que una traslación, estando vagante el obispado de Banza, y el Santo Rey no se atreveria á nombrarlo, aun contando con el asentimiento del Cabiblo, sin suplicarlo á Roma. (Vease sobre tan dificil cuestión à todmayo, aberecho canónico, tomo L § 330, nota 14, pág. 343, Madrid, 1878).

à enterrar à su iglesia, como dice un documento fehaciente; más quizás aconteciera, que no estando acondicionada esta para sepultarlo con alguna suntuosidad de túmulo ó mausoleo, llevaran el cadaver á la de Baeza que, por otro concepto, había perdido con su reedificación el caracter moruno-africano de su arquitectura, que tan vivo y tan completo conservaba la de Jaén. Si la arqueología demostrara que el sepulcro corresponde á mediados del siglo XIII, indudablemente es el de D. Pedro Martínez: entre la afirmación del arqueólogo y la del analista, opto por la del primero, mucho más cuando al segundo no le favorece el juicio de la historia (1). Dicho se está que el medio no ofreceria gustoso resultado à los que sostienen la tésis de que el sepulcro beaciense pertenece à S. Pedro Pascual; pero no los dejaría tan desairados como en otro

das rocas, al que se asciende por una escalinata de 217 peldados abiertos en la piedra viva, que suelen subir de rotillas los peregrinos. Desde antiguo es lugar de mucha devoción y frecuentado

usts per les extranieres

l'Haria un buen servicio à la Religión y á los amantes de la buena literatura, quien pargase de los defectos de los falsos cristicanes la Historia celestistican del Maestro Rus Puerta, los Amdes Ectoriastrose de D. Martin Aimena, la obra Santos y Santuarios del Jesuita Feant seo de Vilebes, la Historia de Andújars por Terrones, y cuanta se escribió à principlos del sigio XVII con motivo de las invenciones de sepuleros, reliquias y otras coma numa cidas hasta que apareció el folso Dextro. (Martinez Maris, Retrato al natura) de la ciudad de Jada y su término, Introducción, Jada, Imprenta de Doblas, 1702)

caso quedan, y hasta tendrían, por todo consuelo, el de asegurar que el repetido sepulcro y su lauda no eran del obispo D. Nicolás de Biedma, por más que dentro del muro ni existia hueco, ni menos reliquias, como creveron (1).

## REFUTACION DE LOS ARGUMENTOS POSITIVOS MERCENARIOS

"Pasando ahora á discutir los documentos y razones que demuestran haber sido el Santo religioso de la Merced, habremos de contentarnos con
mencionar los más importantes, etc., Estas palabras del P. Valenzuela (página 41) claramente denotan la persuación que tiene, de que han de ser
objeto de controversia las pruebas directas y positivas de la tesis que sustenta, y no se equivoca.
Por mi parte he de intentarlo, por más que no alcance un éxito lisonjero, que tampoco apetezco,
pues lo que de todas veras deseo es que los documentos que se produzcan no puedan ser recluzados por la historia ni por la crítica, y tengan eficacia
para atrace el entendimiento, ya que el asunto por
su indole lleva tras si la voluntad.

<sup>4</sup> de las averiguaciones que se hiciemo en tiempo del obispo Sr. Orogco, D. Matuel Isidro (1732-1748), resultó no haber lineco alguno ni reliquias en la pared sobre la puerta de la Zana, como conjeturabatt Rus-Puerta y Ximena». (Mazas, M. S.)

"I—El primer documento en el orden eronológico que se se conoce (continúa diciendo el P. Valenzuela) es la imágen del Santo que al tiempo de su emonización se veneraba en la capilla del Castillo de Jaén, en cuyo pecho estaba el escudo de la orden de la Merced, que no podían usar sino los religiosos de la misma. El ayuntamiento de Jaén le había decretado los honores de una lámpara, y en un solemne acuerdo declaró que aquella imágen del Santo había sido colocada por la ciudad en la capilla del Castillo unas trescientes años atrais; y como esta declaración tenía lugar en 1646, tesulta que dicha efigie fué colocada en aquel lugar cuarenta y seis años después de la muerte del Santo...

Por las dos fechas positivas indicadas en el anterior párrafo se puede acreditar en un período de dos siglos, próximamente, la existencia en la capilla del Castillo de Jaén de la efigie de S. Pedro l'ascual. La de unos trescientos años que señaló el ayuntamiento por su "solemne acuerdo,, con motivo del expediente de canonización del Sánto, fué de todo punto exagerada, y mucho más aplicando à la frase vaga é indeterminada que empleó, el cómputo inflexible del P. Valenzuela, porque dice este con razón: "si el ayuntamiento afirmó en 1646

que la efigie estaba colocada unos trescientos años atrás, claro es que tal colocación debió verificarse en 1346, ó sea 46 años después de la muerte del Santo,.. El verro no está en la cuenta, sino en tomar por exacto y firme el número de "trescientos años,, que tampoco precisó de modo absoluto el avuntamiento, sea dicho en honor de la verdad. Mas qué fundamento tuvo este ó qué antecedentes consultó para consignar en actas tal aseveración? Ninguno que sepamos; y no se puede decir que olvidara recogerlos, á existir, el analista Ximena, colector infatigable hasta de los más mínimos detalles de este proceso, no solo por afición, sino para regocijar la sencilla piedad del cardenal Moscoso, de quien era gentil-hombre de Cámara, v guiar, como esperto adalid, al P. Melchor de Torres por el intrincado laberinto de actuaciones á que daban motivo los múltiples expedientes que este llevaba promovidos sobre S. Pedro Pascual, ¿Cómo había de ocultarse á Ximena, tan entendido en paleografia, un acuerdo, una fecha que resumia la virtud, la eficacia, la verdad, en una palabra, de aquella solemne declaración? Y cómo había de puntualizarla el avuntamiento ni Ximena, sinó existia? Ni por actas capitulares, ni por documentos, ni por la historia, ni aun siquiera por la tradición puede justificarse que, no digo 46 años, sino 184 después de la muerte del Santo, estuviera su imagen en la capilla referida; y esta afirmación no es gratuita como la del célebre acuerdo á que tanta importancia concede el P. Valenzuela, sino que está fundada en las siguientes razones:

- 1.\* No puede justificarse con documentos, porque en la entrada que hicieron los moros en Jaén el año 1368, es decir, 68 después de la muerte de S. Pedro Pascual, y corridos 46 del cómputo mercenario, todo lo destruyeron y arrasaron. Si alguien pusiera en duda la autoridad de la historia, vendria à robustecerla el siguiente documento, expedido por el rey D. Juan I, once años después del acontecimiento: "Por cuanto que á la sazón (dice) que los moros entraron en la ciudad de Jaén estruyeron y quemaron la dicha ciudad y todos sus privilegios, etcôtera (1). De modo que, á existir ese acuerdo, habria sido con el libro donde se sentó y los demás papeles del consistorio, pasto de las llamas, como lo fueron los de la catedral, à la que aquel estaba unido por torreones y murallas.
- No puede acreditarse por las crónicas locales, ó sea por tradición escrita, porque no se in-

Carta de privilegio Reals, Archivo de la Santa Iglesia Catedral.

voca su testimonio; lo que evidencia que nunca hubo tal acuerdo, pues de lo contrario habria constado en las efemérides mercenarias y aún en los fastos del castillo, al que se retiraron los únicos habitantes de la ciudad que se libraron de la muerte ó del cautiverio; y los frailes de S. Sebastian se acogerían con más facilidad que otros á la fortaleza, salvando los objetos más preciados y documentos más interesantes, porque vivían muy cercanos á ella.

3." Por último, no es admisible para la critica, como prueba principal ó sustancial la información de testigos, cuando el suceso se remonta trescientos años atrás, porque no pueden conocerlo más que por referencias trasmitidas por las anteriores generaciones, y esa tradición oral está sujeta á muchos y esenciales errores; prueba de ello es, la de que aún estariamos nosotros divagando sobre las causas y circunstancias que dieron ocasión al cautiverio de S. Pedro Pascual y hasta el sitio donde tuvo efecto, si no hubieran venido reciéntemente las bulas de Bonifacio VIII á disipar todas las dudas y á terminar todas las disputas; y esto, tratándose de la tradición recogida por la historia.

No descansa, pues, en ningún fundamento que pueda ser apreciado por el historiador y por el crítico, la declaración que el ayuntamiento de Jaén hizo en su solemne acuerdo de 20 de Junio de 1646, de la época en que se colocó en la capilla del Castillo la efigie de S. Pedro Pascual; y como dicho acuerdo declarativo carece de base, hay por fuerza que desecharlo y considerar como un concepto hiperbólico la existencia allí de dicha estatua "de mos 300 años antes del 1646<sub>11</sub>.

Veamos ahora nosotros si con los antecedentes que se conservan se puede reconstituir el hecho, por lo menos, en su parte más sustancial y más conforme con razonable fecha.

Consta por el testamento de Gerónimo de Torres, otorgado en Jaén el 23 de Abril de 1526 ante el escribano Cristobal Molina, que su padre Garci-Ramírez de Torres poseía en el barrio de la Magdalena, cerca de la puerta de Martos en la ciudad de Jaén, unas casas principales, no distantes y en la misma acera de la iglesia de S. Sebastian, servida por religiosos mercenarios, de cuya iglesia tomaban el nombre. Consta igualmente por el mismo documento y correspondiente cláusula, que Garci-Ramírez "fué muy devoto de la Virgen de las Mercedes y del santo obispo y martir D. Pedro, de quien había recibido muchos favores, librándolo de peligro de moros en la campaña... Consta

por documento fechado en Toledo el 20 de Marzo de 1471, que Garci-Ramirez de Torres, "vecino de laén y caballero de sangre notoria,, fué nombrado por el Condestable de Castilla D. Miguel Lucas de franzo su "lugar-Teniente en la alcaidía de los castillos y alcázares de la ciudad de laén, con todas las preeminencias, honras y franquicias que como á tal lugar-Teniente correspondian... Consta por los "Hechos ó crónica de dicho Condestable,, que después de la desastrosa muerte de este ocurrida en esta santa Iglesia catedral de Jaén el día de S. Benito, 21 de Marzo de 1473, le sucedió en las alcaidías de los castillos nuevo y viejo y vara de alguacit mayor, su hijo D. Lais de Torres, que con su madre D. Teresa de Torres, señora de Villardompardo, se aposentaron en el Castillo, rodeados de sus más próximos parientes, entre los que se contaban los comendadores de Oreja y Montizón, que gobernaron la casa y estados del Condestable "hasta que el D. Luís vino en edad., y á Garci-Ramirez, que durante su vida conservó la Tenencia de los alcázares, sucedióle en ella su hijo Gerónimo, que lo había sido antes de la fortaleza de Otinar. Consta, por último, que el municipio por su acuerdo de primero de Octubre de 1484 "mandó librar mil maravedis para aceite á la lámpara

del Castillo, para que alumbre à Nuestra Señora é à S. Pedro Pascual, obispo de Jahén é martir,..

Pues bien, la proximidad de la casa solariega del piadosisimo Garci-Ramírez à la ermita de San Sebastian, en la que es de suponer overa misa cotidianamente y frecuentara los sacramentos de penitencia y comunión; el trato y amistad que tendría con los mercenarios que en aquella pequeña residencia había; los ejemplos de mansedumbre y abnegación que admiraria en ellos, y el oirles proclamar de continuo las glorias de la Bienaventurada Virgen María, bajo la advocación consoladora de la "Merced,, así como el relato de las heróicas virtudes del Santo Obispo D. Pedro, coronadas por los sufrimientos de un duro cautiverio y por una muerte preciosa á los ojos del Señor, labraron en su alma y arraigó profundamente en ella, cual arbol lozano y vigoroso, la especial devoción que tuvo á la Virgen sin mancilla y al obispo-martir que tan confiadamente invocaba en el fragor de los combates. Había Garci-Ramírez trasladado su hogar y aposentado su familia en los alcázares del Castillo, cuya guarda y defensa estaba confiada á su proverbial lealtad, y es consiguiente llevara consigo las sagradas imágenes de su mayor veneración, para tributarles el culto que demandaba su

amor fervoroso. En la capilla del Castillo, reunido él con todos los suyos, cumplirían los deberes religiosos; en ella tendrían su retiro espiritual, subiendo por la oración á meditar los misterios de nuestra santa fé, recibirían las consolaciones que el Señor otorga á los que con limpio corazón le sirven, y con esos celestiales auxilios se aumentaria la esperanza y piedad de aquella familia cristiana, cuyo jefe estaba adornado de las más valiosas prendas que distinguen al cumplido caballero y al guerrero esforzado. Y si abajo, en la casa heredada de sus mayores, tenía en el más preferente lugar de su oratorio ó capilla, las imágenes de la Virgen María y de S. Pedro Pascual, ¿qué razón había para que en la nueva dejaran de ocupar el mismo? Haría, pues, colocar en el nicho ó camarín del retablo la sacratisima imagen de Nuestra Señora de la Merced, pasando la efigie de Santa Catalina, martir, á quien estaba dedicada así como el Castillo, que aún conserva su nombre, al altar, con otras antiguas que en él había, y S. Pedro Pascual á la hornacina abierta sobre la puerta de entrada y bajo el arco interior del muro, que frente al altar existia. Es posible que antes ocupara dicha hornacina la estatua de otro prelado, de D. Gutiérre, obispo de Córdoba. Dotada la capilla por el rey S. Fernando con vasos sagrados, ornamentos y todo lo necesario para celebrar el Santo Sacrificio de la Misa, es de suponer que no carecería de lámpara que luciera, por lo menos, los domingos y días de precepto. A cargo del alcaide, ó de quien le representara, estaban los que podemos llamar "gastos de culto y clero,, y para los primeros demandó algún auxilio al ayuntamiento, el lugar-Teniente Garcí-Ramírez de Torres, que, como ya sabemos, ejercia el oficio de alguacil mayor; y aquellos señores teinticuatro concedieron el donativo de "mil maravedís para aceite á la lámpara,, con intención de que alumbrase á las imágenes de la Virgen y de S. Pedro Pascual.

He aquí el hecho sencilla y naturalmente desarrollado sobre la contextura histórica que de él nos queda, sin que además falten poderosas razones de congruencia que lo robustezcan y se extiendan à las que pueden llamarse circunstancias accidentales, como ligeramente indicaré:

¿Tenía, acaso, el ayuntamiento de Jaén intervención ó alguna autoridad sobre el alcázar y castillo nuevo que el rey San Fernando mandó edificar para defender más la ciudad y dominar la parte oriental de ella? Ninguno absolutamente. El único privilegio que el rey conquistador le había concedido era el de elegir, entre los caballeros de contía pertenecientes à la corporación, Ingar-teniente del alcaide que el mismo rey nombrara para el alcázar y castillo de Abrehui, llamado viejo: cuvo nombramiento, "por ser conveniente,, recaía en el que lo era del alcázar y castillo de Santa Catalina, conocido por el mero; pero en la gobernación de este, en su régimen y disciplina, ni aun siquiera en su administración, intervenía para nada, por modo directo ni indirecto, el municipio. ¿Con qué derecho, cuando ni siquiera tenía el de patronato, iba à colocar en la capilla del Castillo la estatua de S. Pedro Pascual que unos cuarenta años después de su muerte le había erigido, según dice en la página 331 el reverendisimo P. Valenzuela? Sin duda entiende que el castillo y su capilla eran una dependencia del municipio.

Quiero suponer que el alcaíde no se opusiera á la demanda, mucho más por tratarse de la efigie de un prelado que, aunque ocupó pocos años la sede y residió breve tiempo en la ciudad episcopal, los resplandores de su virtud aumentados por su cautiverio y muerte, se difundieron por todos los ámbitos de la Diócesis y acaloraron en las almas los más tiernos sentimientos de veneración. Pero algo y aún mucho de anormal se habría

notado en equella demanda, pues por una parte se prescinde en el acuerdo consistorial del permiso de la autoridad eclesiástica, tratándose de cosas que caian bajo su jurisdicción, cual era dar culto en una iglesia, siquiera fuese particular, á un eminente varón, que por santo que fuera, todavía no lo estaba declarado por la Iglesia universal, ni aún lo había sido por la de Jaén, que pudo seguir el ejemplo de otras iglesias de España en la materia, dentro de ese mismo siglo XIII y aún en el XIV.

De esto, que es muy esencial, no se ocupa el decreto de referencia que tanto se invoca, ni fija su atención en ello el P. Valenzuela, atraido por el misterio de la antigüedad que lo envuelve. De otra parte, se trataba de una fortaleza de plaza fronteriza tan importante y codiciada como era Jaén, que sufria serios y no pocos asaltos de sus terribles enemigos los moros granadinos, que no siempre estaba abierta y franca para que los vecinos de la ciudad, por eristianos y buenos que fueran, entraran hasta el corazón de ella, donde se levantaba la capilla, haciendo por lo tanto inutil el propósito de los que descaban visitar la imagen del Santo y encomendarse á su intercesión. Hasta qué extremo era severa y bien observada en el castillo la disciplina militar, concretándonos á la entrada en él, aún después de la

conquista de Granada, cuando ya no tenía Jaén más que una importancia relativa y secundaria como plaza fuerte, se demuestra con decir, que el mismo alcaide propietario, D. Luis de Torres, edificó dentro del Castillo, cabe la puerta de hierro, otra capilla dedicada á S. Miguel, para la cual señaló una de las dos capellanías por él fundadas en la Catedral con obligación el que la distrutara, de celebrar misa los domingos y días de precepto en la mencionada capilla y además, la de predicar en ella las dos festividades del Santo Arcangel, y dice textualmente en la cláusula: "é si por algunos sucesos los alcaides del Castillo no dieren lugar para que el capellan pueda facer sermón en la dicha capilla de Sanct Miguel, ó en la de Santa Cathalina, que está dentro del Castillo, que entretanto que durase el tal impedimento haya de facer el capellan dicho servicio en el altar de S. Miguel de la Catedral; en manera que luego que se diese logar en el Castillo se toque á sermón con misa en él., (1). De modo que el fundador, en previsión de los "inconvenientes y sucesos,, que podían ocurrir en la fortaleza, ordenó lo que debía hacerse mientras durasen.

<sup>1</sup> Archivo de la Catedral de Jaén, «Libro primero de fundaciones», (Escritura de 22 de Febrero de 1499.

¿Y qué necesidad tenían los vecinos de laén de sufrir tales entorpecimientos que limitaban su picdad, ni subir la áspera pendiente del Castillo, separado del centro de la ciudad por una distancia de dos kilómetros, teniendo tantas iglesias propias y cercanas, especialmente la Catedral, que estaba unida, como se ha dicho, al palacio del ayuntamiento? Era cosa que este llevara la glorificación externa del Santo prelado á una pequeña y recóndita capilla, propia para la devoción del alcaide y su familia, que á la Iglesia donde estaba la cátedra episcopal y donde el pueblo acudia á todas horas sin reparo ni impedimento? Pues qué eno merecia la Santa Iglesia de Jaén, madre y maestra de todas las del obispado, que se invocara en ella la intercesión del Santo, ó no había de resonar en las naves de su edificio material más que el lúgubre, aunque consolador "requiescat in pace,, que repetía sin cesar la inscripción de su sepulcro en Baeza?

Pues si ahora descendemos à puntos secundarios y apreciamos minuciosidades y detalles, hemos de adquirir el convencimiento de que solo al alcaide Garci-Ramirez de Torres debe atribuirse la colocación de las imágenes de la Virgen María y de S. Pedro Pascual, ostentando sobre el pecho atributos mercenarios, en la capilla del Castillo.

Estaba esta, como se ha dicho, dedicada á Santa Catalina, virgen y martir, y así se acredita por los testimonios que nos quedan (1): debia su imagen, por consiguiente, ocupar el centro del retablo.

«Por cuanto la ciudad de Jaén, título y cabeza del obispado fué gariada A los infieles por revelación y milagro de Santa Catalina, cuya fiesta tiene en gran veneración la ciudad, etc.» (Constituciones sinodales del obispo D. Luis Osorio, año de 1492).

Es Santa Catalina patrona de Jaén y su día, as de Noviembre, es de fiesta (de precepto), con oficio doble de primera clase, y octava. El Cabildo secular va todos los años en forma de ciudad desde el ayuntamiento al convento de Santo Domingo, cuva iglesia está dedicada à la Santa. Asiste à las Visperas de la tarde antes y al siguiente 25 à la miss mayor». (Ximena Jurado, «Anales», pågina (54).

El rey S. Fernando hizo á sus expensas los castillos y fortalezas, iglesia, capilla y palacio al que llamó alcizar, y lo dotó de rentas para alcaide, teniente, soldados, capitán de artillería y artilleros, y todos se precian de ser oficiales del Salvadar (que es el título de la iglesia parroquial del Castillo, y está dentro de la gran plaza de armas), y de la gioriosa Santa Catalina, martir, advocación de la capilla de los alcázares, donde extradición verdadera que se celebró la primera Misa que se dijo en la restauración de esta ciudad, presente el rev S. Fernando y muchos principes y eclesiásticos y grandes de Castillas. (Ximenez Patón, «Historia de laen+ pag. 200).

El adelantado Pero Ruiz de Torres, fundador del Señorio de Villardompardo, padre de Carlos de Torres, abuelo de la condesa D.\* Teresa de Torres, que casó con Miguel Lucia de Iranzo, y bisabuelo de D. Luis de Torres, que en 1490 entro fraile en San Francisco del monte en Córdoba, era alcaide del Castillo de Jaén. cuando los moros guiados por Pera Gil en 1308, quemaron y destrayeron la ciudad.-Ray Diaz de Berrio, caballero principal de laén y alcaide de los alcázares, murió en 1412 y yace sepultado en el castillo nuevo, en la capilla que dicen de Santa Catalina. (Argote de Molina, «Nobleza de Andalucia», parte z.º. capitulo 124 (nota) y 177, edición de laén).

Domingo, 10 de lulio de 1407 se veiaron en la capilla de Santa. Catalina del alcárar muevo de Jado Fernando de Quesada (hijo) y D. Juana Alvarez de Iranzo. Dijo la misa el arcediano D. Alonso Martinez- (Memorial histórico español, tomo VIII, «Hechos del

Comlestable etc., pag. 300).

Mas de la diligencia practicada por el tribunal eclesiástico de Jaén à pedimento de Fr. Melchor de Torres en 5 de Octubre de 1645 resultó, que "en el altar había algunas imágenes antiguas de bulto, v en el medio, en lo alto, una de Nuestra Señora con el Niño en brazos y al pecho un escudo como el de la orden de la Merced,.. No dice la diligencia qué santos representaban aquellas efigies, aunque si que todas, incluso la de la Virgen, eran, al parecer, de veso (Ximena, pág. 294); pero es consiguiente que una de ellas fuera de Santa Catalina; ni tampoco puntualiza si el escudo que tenia la Santisima Virgen era relevado (de relieve) en el mismo yeso, ó era sobrepuesto y pintado ó bordado en tela, á modo de escapulario. Aunque abrigue la sospecha de que el escudo fuera postizo, por la sencilla razón de que el notario eclesiástico, cuando llegó en la misma diligencia á ocuparse de la estatua de S. Pedro Pascual, tuvo buen cuidado de consignar que tenía en el pecho relevada una tarjeta con el escudo que usan los religiosos de la Merced, todavía habria sido más conveniente que lo hubiera declarado con exactitud, para desvanecer otra duda más importante que sugiere su ambigüedad; porque si el escudo era relieve de la misma imagen de la Virgen, denota que Garci-Ramirez la

llevó á la capilla del Castillo; mas si el repetido escudo era sobrepuesto ó añadido, es prueba de que la escultura estaba alli, y que el Garci-Ramirez solo entendió en que el rector ó presidente de la residencia mercenaria de San Sebastian impusiera el escudo á la sagrada imagen, que por cierto no estaba esculpida en la actitud ni con los atributos que la advocación de la "Merced,, reclama. Otro indicio queda de que fuera asi, y es el de que cuando el ayuntamiento libró en 1484 los maravedises del aceite á la lámpara, dijo, "para alumbrar á Nuestra Señora, más cuando Gerónimo de Torres otorgó su testamento en 1526, consignó en él, que su padre Garcí-Ramírez fué "muy devoto de la Virgen de las Mercedes,.. La diferencia que se nota podrá calificarse de sutil y accidental, pero de ella se deduce, que si Garci-Ramírez no llevó al Castillo la imagen, le impuso, cuando menos con el escudo, el título de las "Mercedes,..

No ofrece esa clase de dificultades la efigie representativa de S. Pedro Pascual, pues fué tan circunstanciada la diligencia que con respecto á ella practicó la curia eclesiástica, que más no se puede desear. Precisa muy bien la actitud que tenía el Santo, revestido de casulla (de hechura gótica) y relevada del mismo yeso sobre ella la tarjeta con el

escudo de la Merced, descubierta la cabeza ostentando abundosa cabellera, en el cuello "una señal roja como degolladura que parecía llegar de una á otra parte de ambas orejas,, y las manos juntas á la altura del pecho, como si fuera à principiar la misa. Estaba la imagen de parte adentro del muro de la puerta de entrada, haciendo frente al altar, en un "nicho ó tabernáculo,, abierto en dicho muro y por encima de las molduras lobuladas de la clave de la misma puerta. Dominando la hornacina y adherida á la pared se desarrollaba el relieve de una arcada puramente ornamental; recogida entre dos fajas su archivolta, la cual estaba desde sus arranques seccionada en dieciseis dovelas, representando castillos y leones alternativamente y ambas fajas cortadas en la clave, para formar esta con sus linea (tirando al gusto gónico), una meseta saliente en la que se destacaba otro castillo, no apaisado como el de las mencionadas dovelas, sino enhiesto y gallardo. La estatua ocupaba, como se ha dicho, el "tabernáculo,, pero como era más alta que lo que permitía la entrada de este, quedaba fuera toda la cabeza y por lo tanto, la parte anterior del cuerpo, determinada por la perpendicular, cuya parte anterior descansaba en una ménsula en forma de peana deteriorada, por cierto, pues cuando se practicó la

diligencia, dice Ximena, que había "señal de haberse caido,... A los lados del nicho y fuera de él, aunque no distante, había sobre sus correspondientes ménsulas y peanas dos imágenes ó revestidos, como las llamó Gerónimo de Torres en la cláusula de su "Testamento,, que parecian imitar por su ropaje y libros que tenían en las manos los diáconos de la misa, haciendo suponer fuera esta cantada. Tal es en sustancia la descripción de la especie de retablo que había por la parte adentro del muro y puerta de entrada de la capilla, conforme à la diligencia y certificado que de ella se expidió en 23 de Noviembre de 1645; cuya descripción se comprueba, además, por el croquis que estampó Ximena en sus "Anales,, y reproduce el P. Valenzuela on la "Vida del Santo, página 512.

Y dejando á un lado la impropiedad que se nota en la imágen, cual es la de tener sobre la casulla la tarjeta con el escudo de la Merced, "que solo pueden usar los mercenarios,, (teniendo, por lo visto, más facultades que los obispos, á los que el ceremonial ni rúbricas del misal permiten llevar, ni aún el pectoral, sobre dicho sagrado ornamento —cuyo verdadero significado es el de cabaña ó casilla (casula) donde se encierra el sacerdote—ni tampoco se produce indulto apostólico que conceda

á los mercenarios esa clase de privilegio, nunca visto ni oido) prescindiendo, repito, de esa impropiedad, así como de la señal roja que le pintaron en la garganta, y extendieron "de oreja á oreja,, vengamos à ocuparnos de otro detalle más interesante. Está demostrado por el croquis, que el nicho ó tabernáculo,, era pequeño para acomodar bien en el la efigie; luego fue levantada la que antes había para colocar la que dijeron ser de S. Pedro Pascual. Que á la hornacina no pudieron darle más altura, también está demostrado; porque fijandose en ella se observa que su base descansa sobre la moldura lobulada del dintel, y el punto más alto del arco abocinado de ella toca al sillar ó dovela que ostenta el castillo de la clave de la arcada; y como esta capilla con tal ornamentación arquitectónica fué hecha (así como el alcázar nuevo) durante los ocho meses y medio que el rey San Fernando permaneció en laén, después de la conquista, como acredita la historia (1) y los castillos y leones de la arcada-armas del Santo rey-, no puede menos que reconocerse forzosamente, que debió ocuparla otra más pequeña, siquiera

Lafuente (D. Modesto) «Historia de España», tomo IV, capistulo XIV, pág. 5», Barcelona, Mentaner, editor, 1888.

fuese también de veso, representativa de otro personaje eclesiástico, y no es aventurado sospechar que este fuera D. Gutiérre, obispo de Córdoba, el cual, antes de bajar con el rey y su corte á la ciudad para purificar la mezquita mayor y consagrarla al culto católico, había celebrado misa sobre la planicie de la montaña, en el mismo sitio donde después se edificó la capilla, y esta solemne misa tué la primera que se dijo en Jaén cuando la reconquista, según afirma la "tradición verdadera,, recogida por el maestro Bartolomé Ximenez Patón en su "Historia de la antigua y continuada nobleza de Jaén, (1). La hornacina, por consiguiente, no se hizo para la imágen de S. Pedro Pascual, que fué obispo de la diócesis giennense medio siglo después de estar edificada la capilla y su ornamentación, en la que se quiso perpetuar un suceso notable, à saber: el haberse celebrado misa en un

He aquí sos palabras: «Acabo con decir que la guarnición del castillo se precia de ser oficiale» y soldados del Salvador y de la gloriosa Santa Catalina Martir, advocación de la capilla de los Alcázares, donde es tradición verdadera que se celebró la primera Misa que se dijo en esta ciudad en su restauración, presente el Santo Rey D. Fernando y muchos principes, eclesiásticos y Grandes de Castilla» (cap. \$7, pág. 200). Y el historiador D. Modesto Lamente añade: «hicieron los cristianos su entrada en la ciudad (Jaén), donde reinaba por parte de los moros triste y sepulcial silencio que contrastaba con el canto de los sacerdotes que en procesión se dirigian à la mezquita mayor para consagrarla y celebrar en ella misa solemne en acción de gracias» tomo IV. pág. \$1).

altar de campaña, sin más techumbre que la del cielo, en aquel mismo sitio; v si algo más induce á creerio así, es que los diáconos ministrantes, ó "dos revestidos,, no ostentaban sobre el pecho el escudo de la Merced, como en otro caso-v por algún gran motivo, que no hubiera callado la crónica ó la tradición-habria sucedido. No había, por ventura, residencia de mercenarios en la ciudad de Jaén, cuando según la tradición de ellos se remonta, no la residencia, sino la fundación de su convento por el mismo S. Pedro Pascual, al 1287? Verdad es que, no "algunos años,, como dice el P. Valenzuela (página 156), sino hasta tres siglos después (1588) no tuvieron en esta ciudad casa propia ni comendador, pero tenian establecida residencia, según deja entender un Capítulo General de la Orden, reunido en Zaragoza el mes de Septiembre de 1288 en el que se babla del presidente de Jaén, y de la Bula Religiosam vitam de Nicolás IV, despachada en Orvieto el 23 de Agosto de 1291 (Valenzuela, p. 157). Mas lo que, á pesar de esta Bula, comprueba, aunque indirectamente, que no tenían casa propia en laén, es que el obispo D. Nicolás de Biedma no hace mérito en su disposición testamentaria, otorgada en Jaén, como ya se dijo, el 7 de Marzo de 1382, de ella, ni de la resi-

dencia mercenaria. Se acuerda y deja mandas á los frailes y monjas de los monasterios que á la sazón había en la ciudad, como eran S. Francisco, Santa Clara y la Trinidad, por esta eláusula: "mando et ordino, quod dentus monasterio fratum minorum et monasterio Sanctae Clara civitatis giennensis, unicuique monasterio, crecenti marabotini; et monasterio Sanctæ Trinitatis pro redemptione captivorum, trecenti marabotini,.. Debe tenerse presente, que tan santo v caritativo prelado extendió, además, las mandas, no solo á sus capellanes y servidores, sino á las fábricas de las iglesias de la ciudad, á las corporaciones eclesiásticas, cual lo son el Cabildo de la Santa Igiesia Catedral, y la universidad de priores y beneficiados, con más las congregaciones y hermandades de todas las iglesias: "omnibus con fraternitatibus civitatis giennensis,.. Es posible que entre esas asociaciones se contara la de los mercenarios; de otra manera no se puede acreditar su existencia canónica en la ciudad de Jaén durante el pontificado de D. Nicolás de Biedma, cuando menos. No impide esto, sin embargo, que en la pequeña residencia de S. Sebastian hubiera un corto número de mercenarios, con su respectivo presidente, y pudo, por lo tanto, tener la misa mayor simbolizada por esculturas en la capilla del

Castillo, diáconos que fueran, como el celebrante, mercenarios. Es así que no ostentaban sobre las vestiduras de su respectivo orden sagrado el escudo de la Merced, luego no lo fueron; y no siéndolo ellos, tampoco debió serlo el sacerdote; luego la estatua de éste debió sustituir à la de otro que no lo fuera. ¿Y quién tenía devoción y autoridad dentro del Castillo para hacerlo? ¿No era el alcaide ó su lugar-Teniente Garci-Ramírez de Torres? Pues á este hay que atribuir sin reservas ni vacilaciones de ningún género, el cambio—con aprobación, cuando menos, de los mercenarios—de la efigie de D. Gutierre, obispo de Córdoba, por la que representaba à S. Pedro Pascual, obispo de Jaén, mercenario y martir.

Pongo como remate de esta disquisición lo de la "lámpara votiva que debía arder perennemente delante de la imagen del siervo de Dios (S. Pedro Pascual) en la capilla del Castillo., (1). ¿Donde ha leido semejante cosa el P. Valenzuela? Y respondo con presteza: en ninguna parte, como no sea en el abultado libro de su fantasia. Si en lo trascrito se refiere al acuerdo tomado por el Ayuntamiento de laén en 1." de Octubre de 1484, he de decir por una

Valenzuela, Vida de S. Pedro Pascual), pág. 332.

parte, que dicho acuerdo aparece en el acta, y no en nota marginal de ella, como equivocadamente dice el P. Valenzuela, y es del tenor siguiente: "En este dia mandaron librar dichos señores (del municipio) mill maravedis para azeite a la lampara del Castillo desta ciudad, para que alumbre á nuestra Señora é à San Pedro Pascual, Obispo de Jaén é Martir... Lo único que hay al margen es esta llamada: "Libramiento à la lámpara del Castillo... Donde se encuentra una verdadera apostilla ó adición es al margen de la página 310 de los "Anales eclesiásticos,, de Ximena, impresos en Madrid el año 1654, que dice: "Lámpara en la capilla del Castillo de Jaén delante de la Imagen del Santo Obispo D. Pedro el Martir, y libramiento que hizo la Ciudad de Jaén para azeite con que alumbrase á la dicha Imagen... Sin duda es esta la nota marginal en que ha fijado su atención el Padre Valenzuela, pero no ha advertido que Ximena olvidó, ó no quiso decir, que el donativo del Ayuntamiento fué para comprar aceite con que se alumbrase principalmente, la sacratisima Imagen de Nuestra Señora la Virgen Maria, y en segundo término à S. Pedro Pascual, lo cual ha ocasionado sa lamentable error, error trascendental, que consignado por un escritor y secundado por otro, deja margen para sospechar, que la pretensión de ambos es la de probar que aún antes de que la autoridad de la Iglesia hubiera declarado la Santidad del siervo de Dios, Pedro Pascual, ya lo había hecho la ciudad de Jaén, colocando su imagen, con la señal del martirio, en lugar tan eminente (sería por su altitud) y haciendo otras demostraciones de culto, entre las que no debía ocupar el último lugar esa perenne lámpara votiva, de que nos había el Rmo. P. Valenzuela.

Por otra parte he de decir, que el ayuntamiento no hizo voto de ninguna lámpara, no costeando, por lo tanto, la que había en la capilla del Castillo; lo único que hizo, como sabemos, fué acordar librar una cantidad para el aceite de ella, no el continente, sino el contenido, y no la permanencia ó perpetuidad de este, sino durante el tiempo que diera de si la suma de mil maravedises; y la prueba de que esa perennidad no existia ni que después volvió el municipio à hacer otro donativo es, que Gerónimo de Torres legó la casa heredada de su padre, para que con la renta de ella se alimentara la lámpara los domingos y dias festivos, únicos que había de alumbrar. Por consiguiente, al afirmar el P. Valenzuela que "la ciudad de laen, representada por su avuntamiento, dedicó á S. Pedro Pascual una lámpara voliva que debia arder perenuemente ante su imagen,, comete una inexactitud històrica, que no es, por cierto, el mejor testimonio en favor de su imparcialidad.

En suma: el primer documento exhibido por el P. Valenzuela como prueba directa y positiva del estado religioso de S. Pedro Pascual, ya se estudie en su conjunto, ya en sus detalles, carece de la virtualidad que exige la demostración, y no evidencia más que la devoción de Garci-Ramírez de Torres y de su hijo Gerônimo, la piedad de los señores del municipio y el origen que tuvo en estaciudad de Jaén la tradición mercenaria que hizo al Santo "caballero proteso de esta Real y militar orden...

Veamos si los otros documentos logran mejor fortuna.

9-1

"II.—Ponemos en segundo lugar, aunque descubierto después de la canonización de S. Pedro Pascual, el f. agmento biográfico del Santo contenido en el códice en pergamino hallado en el archivo del convento de Mercenarios de Gerona, y compulsado á 6 de Abril de 1717 con todas las solemnidades de estilo. Dicho códice contiene una breve sinopsis histórica de la vida de S. Pedro Nolasco, de S. Ramón Nonato, de S. Serapio, de S. Pedro Armengol y de S. Pedro Pascual; la cual está trunca por haberse perdido las últimas hojas juntamente con las tres primeras, pues el cuaderno empieza con la cuarta, pero dice lo suficiente para demostrar que el Santo fué Mercenario. Dice asi: El obispo de Jaén Pascual era uny viejo cuando fué redentor; habia vestido unestro hábito. Muy querido del Rey Don Jaime, quien le entregó su hijo Sancho para que lo educase. Renunció una canongía en Valencia. De sus haberes hizo repartición à los pobres y dentro de la orden à ejemplo de Nolasco (1).

En el mismo manuscrito se declara que fué compuesto en 1400, por estas palabras puestas al fin de la vida de S. Pedro Armengol: He fet un libre de sua vida aquest an. MCCCC, y los peritos y jueces llamados á reconocerlo en la compulsación jurídica, decidieron que representaba todos los caracteres y señales de haber sido escrito en el

Lo Vispe de Jaén Pascal era fort veyl can Redemptor, habia vestit nastre habit. Fort volgut del Rey en Jaeme, qui le reté a son fil Sancho per ensemyanza. Ley cria fort be. Rete una canongia de Valencia. Dels avers feu repartiment a pobres é dintre Lorde à exemple de Nolasch : l'Tomado literalmente del P. Valenruela:

mencionado año de 1400; esto es, un siglo después de la muerte del Santo (1),,.

Estas son las noticias que nos dá el Reverendisimo P. Valenzuela del códice de Gerona, cuyo principal mérito entiendo que consiste en haber determinado la retractación de las dudas acaloradas por un escritor tan conspicuo, cual lo fué don Iuan Ferreras, sobre el estado religioso de S. Pedro Pascual. Admiro, pero sin imitarla, su credulidad en ese punto; porque el fragmento biográfico del Santo que nos queda en el cuaderno gerundense está mermado en su principio y fin, más que por la acción destructora del tiempo, por la incuria de los que debian custodiarlo. Por una parte, el autor ó inspirador del documento, no parece estaba muy fuerte en la historia de la Iglesia de Jaén, ni aûn en la de los mercenarios; y por otra abrigo el temor de que el códice por su condición de anónimo, pueda librarse de la nota de espúrio, ó lo que es lo mismo de una filiación apócrifa.

Tocante à lo primero, es muy cierto que hubo en Jaén un obispo llamado Pascual, como él mismo declara (Ego Pascasius, Ecclésia giennensis Episcopus), y fué el segundo que ocupó la sede después

i Valenzuela. Vida de S. Pedro Pascualo, páginas 43 y 513.

de la reconquista. Su pontificado duró 25 años; pero era natural de Soria y fué canónigo de Baeza, v no de Valencia; había sido elegido por el Cabildo y no por el Papa; prestó obediencia al metropolitano de Toledo D. Sancho de Castilla, y no de Aragón; murió el 5 de Diciembre de 1275 fuera de su obispado, pero no cautivo en Granada; finalmente, procedia del clero sucular, y no del regular. De modo, que este no debió ser al que se refiere el manuscrito de Gerona. Está, pues, desorientado el autor ignoto del documento respecto al particular, produciendo con ello una especie de embolismo que no es facil esclarecer. Suponemos, sin embargo, que su intención fuera referirse al Santo obispo de laén D. Pedro Pascual, por más que este segundo nombre, como el tercero de Nicolás, lo deba solo à la tradición mercenaria. El P. Valenzuela quiere que sea apellido el Pascual, como todos los escritores de su Orden, y no tengo por qué disputárselo, máxime cuando demuestra tener sólidos conocimientos genealógicos, pues arranca la progénie del Santo desde el año 900 de la era cristiana, con solar conocido y blasonado escudo en Vizcaya, de donde se extendió por las provincias castellanas y aragonesas, llegando hasta implantarse en Sicilia. Todos los Pascuales que

brillaron en la República, ya por la santidad, ya por las armas ó por las letras, los hace proceder de la misma estirpe que S. Pedro Pascual, incluso al canónigo (y después arzobispo de Toledo) don Domingo Pascual, que fué el cruciferario victorioso de las Navas. Del único que se olvida en el recuento que hace, es de un Pedro Pascual que figura en el "Ordenamiento de la catedral de Baeza,, como uno de los primeros canónigos que tuvo aquella Iglesia, y que algún crítico-el Dean Mazas en su "Retrato de Jaén, - sospecha fuera el mismo San Pedro Pascual. No diré vo tanto; pero buen cuidado tuve de puntualizar la existencia de ese canónigo en el apéndice II de mi "Informe,; mas sus razones, que yo respeto, tendrá el Padre Valenzuela para haberlo eliminado de la parentela del Santo.

Mayor confusión aún, ofrece el códice en lo relativo à los mercenarios, porque dice: "el obispo Pascual era muy viejo cuando fué redentor; había vestido nuestro hábito,... Y me permito pregutar: hay diferencia entre vestir el hábito de la Merced y ser redentor de cautivos? por que la cláusula así expresada denota confusión y parece que indica cosas distintas. De culquier manera que sea, no se compadece con lo que afirma el P. Valenzuela en la página 95: "Corriendo (dice) el año 1250, después

de haber renunciado S. Pedro Pascual su canongía, recibe el hábito de la Merced de manos del comendador Fr. Arnoldo de Carcasona... y terminado el tiempo de prueba y noviciado pronunció los votos solemnes de religión ante el mismo comendador Fr. Arnoldo en el convento de Valencia, por los años 1251 (pag. 102),; cuando apenas habría cumplido el Santo 24 años de edad. Mas si por redentor se entiende la época de su vida en que comenzó à practicar esc "ministerio propio de su instituto para cumplir el fin principal de él,, (pág. 108), "nuestro Santo hizo una numerosa redención en Granada por los años 1252,, (páginas 162 y 109). Contaba, por lo tanto, la edad de 25 años. Otra redención, dice el P. Valenzuela que hizo el Santo en Granada (pág. 145) allá por los años 1276, y si entonces no era va joven-pues contaba 46 añosestaba distante de ser viejo, y mucho más de ser muy viejo ó viejisimo, como asegura el códice. Basta lo dicho para, sin entrar en otros pormenores, poner de manifiesto la discordancia que existe entre el autor más ó menos antiguo de este, y el novísimo biógrafo de S. Pedro Pascual. :Cual de los dos está en el terreno firme de la tradición mercenaria? ¿Es, por ventura, el del códice? Pues hay que tener por gratuitas y destituidas de autoridad

las afirmaciones del biógrafo. ¿Es este, como yo creo? Pues hay que calificar, sin miramiento alguno, de fingidas y engañosas las que nos dá el códice en la parte concreta, cuando menos, que nos ocupa.

Inclina á creerlo asi, que Gerona (pátria ficticia de aquel más ficticio monje Liberato, que solo tuvo existencia en la rica imaginación de fray Juan Gaspar Roig v Yalpi, rama desgajada del robusto arbol ficúlneo que arraigó en Toledo y se extendió por toda la península ibérica, hasta dar los penúltimos frutos en tierra catalana); Gerona, repito, fué el teatro donde desplegó sus aptitudes de ilustrado y no vulgar embaidor el P. Roig. "Era este provincial de los mínimos en Cataluña, natural de Blanes y vivia en Gerona ocupado en ilustrar la historia eclesiástica y secular de esta ciudad y del principado. "Ampliando estas noticias biográficas que nos dá el autor de la "Historia de los fálsos cronicones,, con otras tomadas del "Diccionario enciclopédico hispano-americano,, (1), diré que Roig, antes que provincial en su orden, fué corrector del convento de Gerona, donde se dedicó al estudio, especialmente de la historia; que Felipe IV le nombró Cronista del reino de Aragón, y desde enton-

<sup>1</sup> Tomo XVII, paig. 837, Barcelona, 1805.

ces se aplicó con más ahinco à estudiar cuantos códices y manuscritos pudo encontrar en archivos y bibliotecas; que imposibilitado de escribir con la mano derecha por la enfermedad que sufría, aprendió à hacerlo con la izquierda, y un testigo ocular de su mismo convento (el P. Francisco Solanes) afirma, que con ella escribió la "Historia de Manresa, y por último, que además de la "Crónica general de Cataluña, y de otras muchas obras impresas y manuscritas, publicó en 1678 el "Resumen historial de las grandezas y antigüedades de la ciudad de Gerona...

¿V quién puede asegurar que Roig poseyendo los medios y con alientos bastantes, no fuera el confeccionador del códice Gerundense? Podrá objetarse que éste por su uso, locución y caracter de su escritura obtuvo todos los pronunciamientos favorables de peritos y testigos que remontaron su autenticidad y origen, al parecer, á fines del siglo XIV. No lo dudo y mucho menos cuando hay testimonio de su compulsa hecha por la autoridad eclesiástica de Gerona en 1717. ¿Pero de qué medios se valdria Roig para poder decir en carta fechada en Gerona el 6 de Marzo de 1669 al benedictino Argaiz—defensor de los cronicones de Lupian de Zapata,—"heme holgado hayan recibido

esos padres y señores mios con gusto las noticias del Chronicón de Liberato, cuya copia enviaré auténtica, legalizada y con toda la autoridad que materia tan sagrada pide,, etc., y en otra de 23 de Mayo del mismo año, "Ahi vá (le decía) enteramente el Chronicón de Liberato gerundense 1,º y 2,º parte, en copia auténtica y sellada, según estilo de Curia;, etc? (1) ¿Como hizo pasar el erudito portugués Gaspar Alvarez de Lausada aquel célebre documento con que acreditó la primacia de Braga sobre Toledo, no menos falso que el mismo ludas y tan fina v habilmente contrahecho que à vivir Román de la Higuera le habria envuelto en las mismas redes que el había tegido? Pero, á qué colgar más sambenito à Roig que el de su Liberato, cuando el mismo códice del convento mercenario de Gerona está palpablemente demostrando la parte que es verdadera y la que no lo es? Dice el P. Valenzuela en la página 43 va citada, que "en las palabras puestas al fin de la vida de San Pedro Armengol (He fet un libre de sua vida aguet an. MCCCC) se declara que en dicho año fué compuesta; luego si con esa fecha se cierra la sinopsis histórica de S. Pedro Nolasco, San

Godoy Alcántaru, «Historia de los falsos Croulcones», pág. 290.

Ramón Nonato, S. Serapio y S. Pedro Armengol, queda fuera de ella la de S. Pedro Pascual, y por la tanto, posterior al año 1400, y escrita en los pocos renglones que faltaban para llenar la hoja, quedando trunca (en frase del Padre Valenzuela) la vida del Santo, si no por falta de noticias, por la de pergamino adobado para el buen efecto.

Resulta, pues, de este exámen, que ni intrinseca ni extrinsecamente, ni por su origen ni por su autoridad puede admitirse por la critica ni por la historia el cuaderno gernadense, no ya como prueba directa, según sostiene el P. Valenzuela, pero ni aúm indirecta siquiera, que demuestre el estado religioso de S. Pedro Pascual.

--

III.—Aduce en tercer lugar el P. Valenzuela el testimonio de Fray Nadal Gaver XX Maestro General de la Merced, elegido en 1441 y muerto en 1473, que en los años de su generalato estudió las tradiciones de la Orden y escribió un libro intitulado Spantum Fratrum, en el cual declara, que S. Pedro Nolasco, después de la recepción

del hábito, contó entre sus primeros companeros à Fr. Pedro Pascual, y que este testimonio es posterior à la muerte del Santo Obispo de Jaén en 145 años,, (1).

No pongo en duda dicha autoridad, ni creo que tampoco haya quien la ponga. Lo que pongo en duda—y es de inferir suceda lo mismo à los demás—es que ese Frater Petrus Paschasii, que sin más aditamento dice el manuscrito del P. Gaver, sea el mismo que fué obispo de Jaén, pues para esto se necesitaba demostrar que no existia en toda la península ibérica otra persona coetánea de igual nombre y apellido; pero es el caso que, como se justifica por un documento fehaciente, hubo otro Pedro Pascual que fué canónigo de Baeza, y no consta si murió ó dejó la prebenda para ingresar en religión, pues cuando se trasladó la catedralidad à Jaén no aparece ya entre los capitulares que de aquella iglesia vinieron à últimos de 1248, como se

Dice asi la clausula dei Specaram Fratrum ordinis Sinuts Marise de Morade. Redemptionis expireorum: Sequitur quali die finit datus habitus sancto viro Petro Nolasco: Qui praedictus Petrus finit vocatus extune Frater Petrus Nolasco: post receptionem habitus gloriossisima Virginis Mariz matris Salvatoris nostri Jesu-Christi. Et in tantum protecti una cum sodalibus sais, qui fuerunt videlicit Frater Cuillelimis de Luso, cui immediate ipse Frater Petrus Nolascos dedit habitum. Frater Bernardus de Corbaria, Frater Fetrus l'aschasii, et alii nulti, quorum nomina suo loco describenturo (M. S.)

justifica también por documento auténtico, que viene à comprobar, de paso, el número de canónigos que desde un principio tuvo esta Santa Iglesia. Y lo que se dice de un Pedro que llevaba el apellido Pascual, no por tradición, como lo lleva el que fué obispo de laén, (1) si no por el documento va mencionado, se puede decir de todos los que de ese nombre y apellido hubiera en Castilla, Portugal, Navarra y provincias ó reinos que componían el de Aragón, toda vez que se dan por admitidas las variantes à que se presta el Paschasius (2). Entiendo, por lo tanto, que la prueba alegada por el P. Valenzuela no le es tavorable, antes al contrario, creo que es contraproducente; porque si el Pedro Pascual que cita en su escrito el Maestro general Gaver hubiera sido el obispo, ciertamente habria llegado à su conocimiento, puesto que, según dice el P. Valenzuela, "animado de incansable y ardoroso celo por el aumento y decoro de su Instituto, estudió las tradiciones y documentos de su historia., y de alguna manera lo habria dejado entender. Esasí que se circunscribió á mencionar solo el nombre

El apellido de Pascual, que el Santo no escribio jamas y que. ningin documento trae, se conoce solo por tradición». (Valen-zuela, Vida de S. Pedro Pascual), página 301. 2 Valenzuela, pág. 48.

y apellido, señalando con el fray nada más que su condición de religioso, y el autor fué posterior 145 años á la muerte del Santo; luego el escritor mercenario no se referia á este.

Sin quererlo ni esperarlo llega virtualmente el Rmo. P. Valenzuela á la misma conclusión por modo indirecto y de inconsciente manera, con su teoría ó creencia de que los miembros de las órdenes ecuestres, siguiendo el uso general recibido entonces, anteponían el Don à sus nombres, en vez del Fray ó Frey. Luego si S. Pedro Pascual, en la hipótesis de que perteneciera á la sagrada milicia ó caballería mercenaria, antepuso siempre y en todas ocasiones el Don; entretanto que otro del mismo nombre v apellido perteneciente sin contradicción al mismo sagrado instituto, y por anadidura contemporáneo del Santo, se apartó del uso generalizado y conservó el tratamiento de Fray, á este Pedro Pascual, y no al Don Pedro, obispo de laén, es al que se refieren los fastos mercenarios, que con tanto cuidado y diligencia escribió el P. Gaver, y alega ahora como documento de prueba de su tesis el P. Valenzuela.

La consecuencia es rigurosamente lógica, aunque no verdadera, como no lo es la proposición de donde se deduce; porque no es cierto, como en su lugar quedó probado, que los religiosos de las órdenes militares dejaran el /rey para conservar solo el Don, que no todos podian llevar aunque fuesen caballeros. El que lo tenía por su nobleza ó dignidad, lo usaba anteponiéndolo ó posponiéndolo, pero siempre conservando el frey, cuya práctica aún se conserva hoy (1). Ni es cierto tampoco que en la Real y militar Orden de la Merced sucediera de otra manera, antes al contrario, el que por cualquier justo y legitimo título podía llevar el Don, lo dejaba apenas vestía el glorioso hábito, para abrazarse con la dulce y humilde denominación de fray. Buena prueba de ello ofrece el mismo párrafo que se ha trascrito del Speculum; porque dice, que tan luego como á S. Pedro Nolasco se le impuso el hábito mercenario, ya no se llamó sino "Fray Pedro Nolasco, y que en ese ejemploque podemos calificar de preceptivo-le siguieron

La esquela mortuoria del Marqués de Viluma, dice de esta manera: «El Ilmo. Señor Frey D. Pedro de la Pezuela y de la Puente, Marqués de Viluma, Conde de Casa-Fuente, Cabidlero de la Orden de Calatrava, etc., etc., falleció en Madrid el día 7 de Junio de 1902.—R. I. P.s.—La del Conde de las Almenas: «El Excelentisimo Sr. D. Fr. Francisco Javier de Palacio y García de Velasco, Conde de las Almenas, Senador vitalicio, Caballero profeso del Habito de Santiago, Maestrante de Ronda, Gentilhombre de Camara de S. M., Gran Cruz de Isabel la Católica, etc., etc., falleció en Madrid el día 13 de Abril de 1902, después de haber recibido los sacramentos, la bendición de Su Santidad y la especial de la Orden Agustiniana y de la Compañía de Jesús.—R. L. P.»

Guillermo de Luso (à quien inmediatamente después de vestir el Santo Fundador el hábito lo impuso), Bernardo de Corbaria, Pedro Pascual, "et alii multi, quorum nomina suo loco describentur., dice en su Speculiun el P. Gaver. Y no lo es menor la que recientemente nos ofrece la arqueologia cristiana, que ha conseguido reconstruir por dos urnas funerarias del Real Monasterio del Puche (Valencia) y por el examen de sus estátuas yacentes, el hábito clerical y el laical de la Merced. El señor D. Jaime Pomar ha publicado en el número 172 de la acreditada Revista artístico-literaria de Madrid, intitulada Albeddor del Mendo, correspondiente al 19 de Septiembre del pasado año de 1902, un notable articulo con el epigrafe de Cantivos y Redentores, digno, por todos conceptos de que fijen en él la atención el historiador y el erudito. Dice en él, que "la Orden de la Merced durante la primera centuria de su historia (1218-1317), fué laical al mismo tiempo que sacerdotal; favorecida por principes y potentados con donaciones de tierras y castillos, los Maestres láicos administraban el religioso instituto en lo temporal, y no solo por sus atribuciones sino por su traje, se diferenciaban de los Maestres sacerdotes, etc.,..

La excelente "Revista,, ya mencionada, traslada

á sus columnas dos primorosos grabados; uno con HARITO DE MAESTRE GENERAL SACERDOTE, V dice que "los datos están tomados de la estatua yacente de Fr. Raimundo Albert, primer general de la Merced,,; otro, con Hábito de Maestre General Laico, y añade que "los datos están tomados de la estatua yacente de Fr. Pedro Amer,.. Avalora al mismo número de la "Revista,, un tercer grabado de la fotografia hecha por Lacoste, del magnifico lienzo de Zurbarán, representando á un arzobispo de la Orden de Mercenarios. Está el Prelado de pié, en actitud de escribir en un volumen abierto que tiene delante, los ojos elevados al cielo y como en éxtasis contemplando la celestial aparición del angel que le ofrece una corona de rosas. Son dignos de estudio, repito, no solo el artículo "Cautivos y Redentores,, escrito con tanta sobriedad como gallardia, sino los referidos grabados en los que se puede advertir las diferencias características del hábito mercenario en sus tres manifestaciones, y como los personajes que lo ostentan, á la vez que usaban barba en la época que florecieron, usaron también el fray, por más que esos grandes maestres fueran los primeros caballeros de tan inclita y gloriosa Orden.

En resumen: el documento que en tercer lugar

exhuma del polvo de los archivos el P. Valenzuela, es contraproducente para el fin que se propone, y lo único que viene á demostrar por modo indiscutíble, es que S. Pedro Pascual no fué religioso.

\*

"IV.—Colocamos en cuarto lugar la inscripción conmemorativa puesta por los Padres Carmelitas descalzos en su iglesia del cerro de los Mártires de Granada, donde se lee B. Fr. Petri Paschasii, Valentini Giennensis Episcopi, ex sacro ordine Redemptorum B. Marie de Mercade. Y aunque la inscripción so puso por los años 1588, esto es, 288 años después de la muerte del Santo, debe considerarse como testimonio de la tradición que reproduce y perpetúa, es decir, de haberse dedicado aquel lugar sagrado à S. Pedro Pascual por los Reyes católicos D. Fernando y D." Isabel en 1492, esto es, ciento noventa y dos años después de la muerte del Santo.,

Así lo dice sin poner ni quitar letra el P. Valenzuela, en la página 45 de su libro, y yo no tendría que hacer ninguna observación, si la piedra conmemorativa remontara su origen al tiempo de la reconquista, á los últimos años del siglo XV; mas cuando es de fecha posterior, ó sea desde que los Carmelitas descalzos labraron, por iniciativa del Conde de Tendilla, casa é iglesia en el cerro de los mártires ó corral de los cautivos, llamado Ahabul por los moros, no en 1588, como dice el P. Valenzuela, sino en 1614 à 1620, según afirma un erudito y moderno historiador de la riqueza artística de Granada (1), obliga à fijarse un poco más en ella; porque precisamente entre esas dos fechas (1492 y 1620) fué cuando creció y prosperó la tradición mercenaria sobre el estado religioso de S. Pedro Pascual, cuyos primeros brotes aparecieron, como ya se dijo, en la pequeña iglesia y residencia de S. Sebastián de Jaén.

Pero si estamos valorando, discutiendo y aquilatando los documentos que se nos ofrecen del surtido arsenal mercenario para acreditar por modo "directo y positivo,, pertenecer S. Pedro Pascual á este instituto religioso, ¿porqué ahora el P. Valenzuela varia de medio lógico y sin enlace alguno afirma en redondo, que la ermita levantada en el cerro ó campo de los Mártires de la ciudad morisea, á raiz de su reconquista, por la piedad de los Reyes Católicos, D. Fernando y D.\* Isabel, fué dedicada á nuestro Santo? Pues le seguiré también

<sup>1 (</sup>Guia de Granada), por D. Manuel Gómez Moreno, página 170 (1892).

por ese camino y se persuadirá de que en ninguno de los dos se encuentra el fin que busca.

Nadie pone en duda que S. Pedro Pascual padeció en Granada largo cautiverio v sufrió duro tratamiento: así lo justifican los documentos que de aquella época se conservan (1); pero ningún historiador dice que la primitiva y pequeña iglesia del campo de los Mártires fuera dedicada exclusivamente al Santo, como quiere el P. Valenzuela. No sé de qué autor habrá tomado tan extraña como apasionada noticia, aunque sospecho sea de Ximena Jurado, que en la página 314 de sus "Anales,, estampa en nota marginal: "Templo primero que se edificó en Granada, después que se ganó á los moros, lo fundaron los Reyes Católicos en el sitio del martirio del Santo Obispo de Jaén D. Pedro, y de otros mártires, y se lo dedicaron,. No á él solo, añadiré por mi parte, sino en memoria de todos los cristianos que en aquel mismo lugar habían confesado á costa de su vida nuestra Santa Fé Católica. Carece, por tanto, de exactitud la afirmación de "haberse dedicado aquel lugar sagrado á S. Pedro Pascual,, como afirman Ximena y el P. Valenzuela

i Bonifacio VIII, «Bulas de 15 de Marzo de 1298, y 29 de Enero de 1300».

Y no solo la historia, sino la arqueologia viene también á comprobarlo; porque en aquella ermita (de la que en un principio cuidaron los capellanes Reales, cediéndola después, por los años 1570, á los Carmelitas descalzos para que en ella se establecieran con más holgura que en la casa que ocupaban en la calle de Gomeles, y quedó destinada, andando el tiempo, cuando los Padres de la reforma carmelitana labraron casa é iglesia, à sala de capítulo, "hasta que la revolución lo arrasó todo, sin dejar el más ligero rastro,.), en aquella ermita digo, y en su retablo había hasta diez imágenes pintadas, "de las cuales se conservan cinco en el Museo provincial granadino, v valen mucho para la historia del arte español, (1). Eran estas un Cristo crucificado, el Descendimiento, S. Pedro ad vincula, el martirio de S. Juan Bautista, de S. Sebastian, San Esteban, S. Marcelo, S. Hermenegildo y de los beatos franciscanos Juan de Cetina y Pedro de Dueñas (2).

Como no estaba antes que el de estos dos últimos el de S. Pedro Pascual? Tal ó parecida pregunta

Gómez Moreno, página citada.
 Die VIII Junii, Granate, Beatorum Martirum Joanniis a Cetina et Petri a Duennas qui ob Catholica: fidei confessionem ab impio Mahomada maurorum Rege Capite truncati sunt-, (Martirol Ordinis Min.

hizo al P. fray Francisco de Santa María, Provincial de los carmelitas descalzos de Granada don Martin Ximena lurado, cuando en 8 de Agosto de 1644 le visitó en nombre del Cardenal Moscoso v Sandoval, Obispo de Jaén; le afirmó dicho Provincial haber visto en aquella ermita, en una pared, que las necesidades de la obra nueva del Convento exigió derribar, los martirios que ejecutaban los moros en muchos cristianos, y que entre las imágenes alli pintadas estaba la del Santo obispo de Jaén D. Pedro,, (1). Es muy posible que de él fuera el retrato de "un venerable Obispo preso,, que aparecía en la pintura mural; pero lo cierto y seguro es que no estaba en el retablo, ni se podía confundir con otro, porque no había ninguno. ¿Y á qué puede atribuirse tal omisión? No había padecido el martirio un siglo antes que los franciscanos Juan de Cetina y Pedro de Dueñas? A olvido, no puede achacarse, pues "los reyes católicos D. Fernando y D. Isabel, v especialmente esta última que se alojó en el castillo de Jaén, pudieron enterarse del culto religioso que en esta ciudad se daba al Santo,, (2); á incompetencia del artista tampoco,

Anales Eclesiásticos de Jaéns, pág. 348.
z Valenzuela, «Vida de S. Pedro Pascual», pág. 334.—Si la noticia de que la Católica Isabel estovo alejada en el Castillo de Jaén no la tomó el autor citado de Jos. Analess de Ximeno, á la

porque este habria producido, con pincel más ó menos correcto, los personajes y atributos que los caracterizaban, á tenor de las instrucciones recibidas. A qué causa en definitiva-no siendo de momento las apuntadas-pudo obedecer dicha exclusión? ¿Sería porque á la sazón no estaba ni aún beatificado S. Pedro Pascual? Ciertamente no seria por esto, porque tampoco lo estaban los franciscanos Cetina y Dueñas y, sin embargo, figuraban en el retablo. Pues entonces, y estrechando la dificultad hasta ese punto, tiene que confesarse paladinamente, que el Santo no sufrió la clase de martirio que le atribuye la tradición mercenaria, y que esta no había salido del estado embrionario, cuando los Reves Católicos mandaron edificar la ermita del campo de los Mártires. Así, por lo menos, lo acredita la arqueologia y la historia; de donde se concluye, que carece de exacti-

paig. 314, yo no sé de quien ha podido tomaria; purque se sahe que aquellos monarcas estuvieron en esta ciudad de Jaén dos veces; una en 1485 para la conquista de Cambii y Alhabar, y otra en 1486 para la de Baza. No se rastrea donde se alojaront la Reina quedio aqui con sus hijos y su corte, a la que seguia el Cardenal Mendoza. Tal ver se hospedaran los reyes y principes en el palacio obispal, si no es ya que se aposentaron en el del Condestable Lucias de franzo, obrado a maravillas como dice la cerónica y ocupó el rey Enrique IV todas las veces que estuvo en Jaén, cuya expléndisla morada recuerda la Alhambra. En el Castillo es improbable, por la distancia y agria subida: so alcizar tenía mucho más de fortale za que de palacio. Con motivo de la conquista de Granada, no hay documento que acredite la veriida aqui de los mencionados Reyes Católicos.

tud la afirmación hecha por Ximena y por Valenzuela de que aquel Templo tué dedicado principalmente á S. Pedro Pascual. Por extensión puede
alcanzarle también ese honor, porque el Santo
bendito padeció en su alma y en su cuerpo las
aflicciones y molestias de un largo y penoso cautiverio que acabaron con su vida ya debilitada por
los muchos años, ó dicho con la exactitud empleada
por el sabio obispo de Jaén D. Sancho Dávila y
Toledo, que recogió sumariamente la verdadera
tradición: "murió martir del mal tratamiento que le
hicieron los moros<sub>ir</sub>.

Volvamos ahora al único camino que estaba llamado á seguir el P. Valenzuela para justificar que el IV documento exhibido por él tenía autoridad y eficacia para llevar al ánimo del lector el convencimiento de que S. Pedro Pascual fué religioso mercenario.

Repetiré lo dicho poco há: si "la inscripción latina abierta con letras doradas en una tabla de marmol pardo como de dos varas de largo por una de ancho, guarnecida con molduras de yeso en partes dorada, y levantada del suelo poco más de otras dos varas y colocada en la capilla mayor al lado del Evangelio encima de las gradas por donde se subía al presbiterio de la nueva Iglesia de los carmelitas descalzos en el campo de los mártires de Granada,, (t) hubiera procedido de la antigua ermita que en aquel mismo campo edificaron los

i Acta levantada por Juan Bernardo de Valdes, Notario mayor de la curia arzobispal de Grattada en 4 de Noviembre de 1645, con presencia del Dr. D. Agustín de Castro Vaxquez, Provisor y Vicario general de dicho Arzobispado, y á pedimento del Comendador del Convento de la Merced de Jaén y requerimiento del Obispo de esta ciudad, Cardenai Moscoso y Sandoval, en cuya acta se co-

pia la inscripción, que dice así:

SS. MM. Granatensibus Hujus Montis Incolis, Tutoribus, Patronis S. Universa Iberia. Confracto Manrorum Jugo Libertate Vindicata Frorentissimo Illiberorum Regno Antique Fidei Restituto, Amplissima Regni Sede Granata Longa Obsidione Subjugata Pace, Justicia, Religione Stabilitas, Catholici, Fœlicissimique Reges F. L. Pugnatores, Victores, Invincti Triumphatores ut Montem Hunc, Ejus et Catacumbas Plurium Sine Numero Christianorum Lachrymis Rigatum, Sanguine Calentem Et Przecipue B. Fr. Petri Paschasii Valentini Giennensis Episcopi, ex Sacro-Ordine Redemptorum B. Marise de Mercede - Et Duorum Fratrum Minorum Petri et Joannis Hic Suo Sanguine Purpuratorum Sacra Lypsana Venerarentur, Gratitudinis Ergo Extructum Primum Post Jugum, Sacellum sub Sanctorum Martirum Tutela Dedicarunt, Anno Domini MCCCCXCII. Sed fidelium devotio Cosmam et Damianum tandem prætulit et Eorum Memoriam annua Veneratione Recolity.

Y traducida al castellano por D. Martin Ximena Jurado, levó así: «A los santos Mártires de Granada, moradores, protectores y Patronos de este Monte consagra toda la España roto el yugo sarraceno, reconquistada la libertad, restituido à la antigua Fe el florentisimo reino de Iberia, sometida después de largo cerco la nobilisima ciudad de Granada, su capital, establecidas la paz, la justicia y la Religión, Fernando é Isabel, Reyes Católicos felicisimos, guerreros, vencedores, triunfadores, nunca vencidos, por gratitud para que los fieles venerasen este Monte y sus mazmorras regado con las lágrimas y caliente con la sangre de innumerables cristianos, especialmente de Don Fray Pedro Pascual de Valencia, del Sagrado orden de los redentores de nuestra Señora de la Merced y de Fray Pedro y Fray Juan, religiosos del orden de los menores, fundaron en este sitio una capilla dedicada a su memoria, debajo de la tutela de los Santos Múrtires, el año 1402. Pero la devoción de los fieles prefirió à los santos Cosme y Damián, y celebra en ella su fiesta todos los añoss, de Anales Eclesiásticos de Jaéns, pág. 117).

Reyes Católicos y quedó unida en concepto de sala capitular, como ya se ha dicho, al hermoso convento que habían también levantado los mismos Padres, comprendo hiciera alguna fuerza; pero cuando esa inscripción conmemorativa se redactó y esculpida en el marmol se colocó en el sitio descrito tantos años después, hay que convenir en que solo puede aceptarse de ella la relación de aquellas cosas que se justifican con documentos, y no las que ni aun descansan en tradición alguna de origen cierto, uniforme y constante. Que raices tiene, ni qué tradición es esa que hace á S. Pedro Pascual fraile mercenario y no se descubre y manifiesta hasta pasados tres siglos desde que ocurrió su muerte, es decir, siglo y medio después de haber edificado los Reves Católicos la ermita de los Martires? Muy bella, muy elegante y muy clásica será la inscripción latina colocada por los carmelitas descalzos en su iglesia, como que haría honor al más atildado humanista del siglo XVII; pero esmuy equivocada, muy errônea, muy falsa en lo que se refiere à S. Pedro Pascual, porque ni el Santo calentó ni menos fecundó con su sangre la tierra granadina, ni tampoco perteneció á los reredentores de Nuestra Señora de Merced, Y lo dicho se prueba, no con tradiciones que disponen

de ancho y dilatado campo donde poder evolucionar, sino con documentos, que son la antorcha con que se iluminan y esclarecen los senos reconditos y tenebrosos de la historia. Ambos extremos se acreditan con los documentos que la Iglesia de Jaén dirigió á su Metropolitano, con las bulas de Bonifacio VIII, con los escritos de los autores más prestigiosos y más vecinos al tiempo en que vivió S. Pedro Pascual y con el encabezamiento de los libros compuestos por este. Tan allá fué en su celo el autor de la inscripción latina, que en ella calificó al Santo antes que lo decretara la Iglesia; bien es verdad que lo modificó en la versión castellana, cambiando el B. Fray Petri Paschasii por Don Fray Pedro Pascual, no sé si por indicación de alguien, ó por propia iniciativa del autor. Fué este á lo que deduzco, el P. Fr. Francisco de Santa Maria, Provincial de los carmelitas descalzos de Andalucía, nacido en Granada en 1567, de la nobilisima familia de Pulgar y Cepeda, emparentado con los marqueses del Salar y con Santa Teresa de Jesús, varón tan eminente por su virtud como por su ciencia, de muchas letras y cronista de su religión. A él encomendó el cardenal Moscoso y Sandoval, obispo de Jaén, escribir la historia de los llamados mártires de Arjona (Bonoso y Maximiano) con la invención y autenticidad de sus reliquias, como en efecto lo hizo (1); lo que quiere decir que el venerable escritor estaba tan imbuido en las ideas de los falsos cronicones como quien le daba el mandato.

Deduzco que el autor de la inscripción carmelitana fué el P. Santa Maria, porque Ximena—que también apagaba su sed histórica en aquellas aguas insalubres—recogió una autoridad de este que se lee en el tomo primero de la "Historia de la descalces y reforma hecha por Santa Teresa,, libro IV, cap. VIII, núm. 7 pág. 425, referente á San Pedro Pascual, contándolo como uno de los patronos que los Carmelitas de Granada tenían en el cielo. Ó los conceptos y locuciones de la "Inscripción,, están vaciados en el párrafo indicado de su

i Biografía eclesiástica completa». (Madrid. 1802. tomo XIII. pág. 43. Maria. Fr. Francisco de Santa: Para formar idea de cuanto cautivaban al P. Santa Maria los faicas croniames, baste decir que se gloriaba de haber sido el primero que comunicó la noticia de Flavio Dextro sobre los Santos de Arjona al Dr. Herrera, y el que solicitó del P. Vivar las debre de martirio. (Párrafos 8.º y o.º de la Calificación de las Reliquias de Arjona M. S.). Lo mismo confirmó después por carta que está al folio 58 del Pleito sobre dichas reliquias»: No tengo olvidado (dice) lo que me mandaron. Para el intento en que está muy adelante el cardenal mi Señor, no hay necesidad de saber otra cosa sino que F?.º Dextro, antiquismo historiador, cuyo fragmento de su Historia há bien pocos años que se descubrió, dice: Urgabona in Bettas sub pravide Datiano, Bonorus et Maximianus martyres. (Carta fechada en Baeza, á 15 de Mayo de 1028).

"Historia,, ó el de esta en la "inscripción marmórea,, y para disipar toda duda, traslado á continuación ambos párrafos relativos á S. Pedro Pascual, para que se pueda hacer su cotejo:

## De la Historia de la Reforma

"Para que todos los fieles venerasen este Monte (de los Mártires) y sus Mazmorras regado con lágrimas. y caliente con la sangre de innumerables cristianos. especialmente de D. Fray Pedro Pascual de Valencia, Obispo de Jaën, del Sagrado Orden de los Redentores de Nuestra Señora de la Merced, y de Fray Pedro y Fray Juan, Religiosos de la Orden de los Menores, aquí con su sangre rubricados, en señal de agradecimiento, para que sus reliquias fuesen veneradas, la Capilla primera que después de restaurada Granada edificaron los Reves Católicos la de-

dicaron debajo del amparo

de tantos aquí martiriza-

dos, año de 1492...

## De la inscripción Carmelitana

"Para que los fieles venerasen este Monte v sus mazmorras regado con las lágrimas v caliente con la sangre de innumerables cristianos, especialmente de D. Fray Pedro Pascual de Valencia, del Sagrado Orden de los Redenteres de Nuestra Señora de la Merced, Obispo de Jaén, y de Fray Pedro y Fray luan religiosos del orden de los Menores, fundaron (los Reyes Católicos) en este sitio una capilla dedicada á su memoria, debajo de la tutela de los santos mártires, el año 1492. Pero la devoción de los fieles prefirió á los santos Cosme y Damian, y celebra en ella su fiesta todos los años...

¿Cual de estos párrafos es anterior el uno al otro?

Porque si D. Martin Ximena Jurado leyó la lápida carmelitana en 1644, en ese mismo año salió á luz en Madrid el tomo primero de la "Historia de la descalces... No podemos, por lo tanto, precisar cual de las dos tiene la prioridad del tiempo; pero de todas maneras lo que resulta como inequivoca deducción, es que ambas son de un mismo autor. No dicen los PP. Bolandianos que los escritores del siglo XV y aún XVI y XVII que hablan de San Pedro Pascual se copian, probablemente, los unos á los otros? Pues yo añado que los del último de los citados siglos, no probablemente, sino con toda seguridad se copian à si mismos: la demostración hecha no puede ser más evidente.

¿Qué valor, que prestigio, ni que autoridad reviste ese documento que el P. Valenzuela aporta á la discusión para probar que S. Pedro Pascual fue religioso de la Merced? Ninguna autoridad, ningún prestigio, ningún valor puede tener en el tribunal de la historia y de la crítica, como no sea el que tuvo el pergamino de la torre Turpiana y los libros plúmbeos del Sacro-Monte en más alto tribunal; el de su desprestigio y condenación.

"V.—La quinta prueba, dice el P. Valenzuela en la página 45 de su libro, es el testamento auténtico de Jerónimo de Torres, alcaide del alcazar de Jaén, otorgado á 23 de Abril de 1526, en que lega unas casas para que se costee la lámpara que debe encenderse en honor de la Virgen de la Merced y del Santo Obispo B. Martir D. Pedro Pascual, pues fué frayle suyo.—Este testimonio es posterior á la muerte del Santo doscientos veinte y seis años,...

Aunque la cláusula indicada aquí por el P. Valenzuela y que con el "Número VIII., pág. 519 transcribe al "Apéndice de Documentos,, con que ilustra la "Vida de S. Pedro Pascual,, está incompleta, pues tomándola de los "Anales,, de Ximena página 312, no insertó—como este tampoco—el inciso "entre dos reyestidos, mirando á la Santa Imagen,, (1), no

Dice integramente la clausula: «E por cuanto el dicho Señor. mi l'adre con el asistencia del Castillo fué muy devoto de la Virgen de las Mercedes, é del Santo Obispo é Martir S. Pedro Pascual que está en su Capilla de dicho Castillo entre dos revextidos mirande d'a Santa Imagen é haber recibido muchos lavores por su intercesión sacándolo libre de los moros en la campaña, é yo tambien he recibido por sus ruegos; quiero y es mi voluntad que los frailes de San Sebastian de las Mercedes, pues fué fraile suyo. todos los días de fiesta enciendan la Lampara, è para el aceite é por el trabajo de subirle mando en propiedad unas casas principales que heredé del Señor mi Padre, acera de dicha iglesia de San Schastian, por una parte linde con Juan Ruano, é de la otra el Meson, etc.. Este testamento que guardaban Don Ramón de Torres Mondragón Veinticuatro de esta ciudad de Jaén, y sus hermanos, como descendientes de Gerónimo de Torres, lo examinó el Dean D. José Martinez Mazas y copió esta cláusula, que insertó como nota en la pág. 130 de su «Retrato de Jaén», editado en 1704.

por eso deja de ser exacta y auténtico el documento. Pero la autenticidad no se refiere más que á la verdad extrinseca, no á la intrinseca; de modo que la cláusula referida del testamento de Gerónimo de Torres, otorgado en laén ante el notario Cristobal Molina, es verdadero; en cuanto se refiere à los accidentes externos de él, es auténtico. Pero en cuanto á los accidentes internos, no; por la sencilla razón de que no era verdadera la afirmación que hizo el otorgante, de que S. Pedro Pascual fué fraile mercenario. Sería por habérselo enseñado y creerlo él así; pero la verdad es que no lo fué. Sustituyeron los mercenarios una tradición á otra; la verdadera, antigua v arraigada, por otra que, aunque carecía de todos y cada uno de estos caracteres, triunfó al cabo por su actividad y diligencia, aprovechándose de la covuntura, de la oportunidad, de las circunstancias tavorables que reinaban para ello. Mas han pasado los tiempos; la historia ayudada por otras ciencias se ha enriquecido; los documentos se recojen, se reunen, se examinan con recta y desapasionada crítica, libre de sistemas y prejuicios, que tanto ofuscan el entendimiento para poder discernic la verdad del error, lo qué es conforme à la razón y lo que se opone á ella, lo que admite el buen sentido y lo

que este rechaza, ¿Dicen las bulas de Bonifacio VIII, particulamente las de elección y consagración, que S. Pedro Pascual fuera traile profeso de ninguna orden? No. Pues entonces, por qué lo hemos de hacer nosotros? :Hav documentos fehacientes que acrediten que el Santo perteneció al sagrado instituto de la Merced? Tampoco. Pues en vano es que se aleguen testimonios y autoridades de tradición que no arrancan de la verdadera; que carecen también de ese prestigio. Es nula, por consiguiente, la V prueba que produce el P. Valenzuela para demostrar su tésis, y lo más que con ella puede acreditar es el laboreo que en Jaén empleaban los mercenarios para sustituir, ó mejor dicho, suplantar con otra que llevara el Fray la tradición asentada y más conforme con lo que arrojan de si los documentos inéditos que no ha muchos años se dieron á la estampa.

\*\*

"VI.—Traemos por sexta y última prueba de que S. Pedro Pascual fué Mercenario, no porque falten otras sino para terminar, el juicio y autoridad de la Iglesia, que lo declaró tal al reconocer y aprobar su culto, y al ponerlo en el número de los Bienaventurados; y esto después de prolijo y escrupuloso proceso, que duró más de veinte años, y en el cual se oyeron numerosos testigos, se compulsaron antiguos manuscritos, se estudiaron monumentos, se reconocieron grabados, pinturas y estatuas, y mediaron las postulaciones y preces de los Prelados, Cabildos, Monasterios y Ciudades de España...

He aquí la prueba con que el P. Valenzuela pone, fin à las que eligió, entre otras muchas, para demostrar el estado religioso de S. Pedro Pascual. Por mi parte la acato y venero tanto como puede acatarla y venerarla el Rmo. Maestro General de la Merced. Sin duda este como experto y buen polemista que es, ha reservado para cerrar sus conclusiones esa soberana é indiscutible prueba de autoridad. Por lo visto no recordaba haber dicho poco antes (pág. 41, último §): "Pasando ahora á discutir los documentos y razones que demuestran haber sido el Santo religioso de la Merced,, etc. Luego si sabia que el documento que coloca en VI lugar era indiscutible sporqué no lo segregó del número de los que somete á la controversia? ¿Por qué no lo puso, cuando menos, á la cabeza de todos ellos? Es verdad que entonces la disputa no se habria entablado, ni el sustentante habría tenido ocasión de hacer gala de la amplitud de sus conocimientos;

pero ciertamente hubiera ahorrado no poco trabajo: al lector, el de pasar y leer largas é indigestas páginas, y á mí, el de sudar y trasudar para llenarlas.

Ha tomado, pues, Iglesia—como suele decirse el P. Valenzuela, ó lo que vale lo mismo: se acoje á sagrado, y á tan venerando sitio no llevo mis observaciones, ni mis argumentos, ni mis objeciones; es más, seré vigilante custodio, por si intenta abandonar la ciudad de refugio. Del lado afuera de sus muros, todo lo que se ocurra, aunque un pigmeo no pueda medirse con un gigante; del lado adentro, absolutamente nada, como no sea obediencia, sumisión, sacrificio del propio convencimiento y humillación á la autoridad; pero no á la personal del Rmo. P. Maestro por alta y respetable que sea, y por mucho en que yo la tenga; sino á la autoridad de la Iglesia y de su Cabeza visible, que es para mi -v debe ser para todos-la autoridad del mismo Dios.

No obstante (y lo diré con franqueza), el P. Valenzuela me ha colocado en una situación dificil de la que no sé como salir. Proponíame hablar de muchas cosas en el resumen que intentaba hacer por final del punto que hemos discutido, y era una de ellas señalar los más importantes defectos de 150

procedimiento en el pleito seguido entre el Comendador del convento de la Merced de esta ciudad, y el Promotor fiscal del Tribunal eclesiástico, como va se dijo. Pues bien; si el Comendador pedía que se renovara "la diadema y ravos con que estaba pintada en la sala de los retratos del palacio obispal la efigie de S. Pedro Pascual, que se iba acabando de borrar con el tiempo,; si el Fiscal hacía constar, entre otras razones, la de "no ser cierto estar retratado el Santo Obispo con diadema ni conocerse haberla tenido,, y la réplica del Comendador fué sostener como seguro lo por él dicho, "si bien la expresada diadema estaba solo borrada por la parte superior, por haberse descostrado el veso,; y el Fiscal en la suya, "reiterar á su vez, por ser cierto, lo mismo que pedia en su primer escrito, ono era procedente en justicia dictar providencia disponiendo la inspección ocular, llamando peritos que dictaminaran sobre la verdad del caso? Pues se omitió tan importante diligencia, proveyéndose favorablemente á la petición del Comendador en auto definitivo, lo mismo que un otrosi en el que pedía que se pintara la efigie del Santo en nuevo retrato "con hábito de la Merced, por haber sido religioso profeso de dicha orden,, y se opuso el Fiscal diciendo que cuando el obispo D. Sancho



Dávila, á quien se debia la formación de la galería de retratos episcopales, y de tanta ilustración como de conocimientos históricos, no lo había determinado, sería porque el Santo no fué tal religioso, y replicó el Comendador, "que fué elección y arbitrio de quien mandó pintar aquellos retratos, pues don Alonso de Pecha aunque había sido religioso de S. Gerónimo, tampoco estaba pintado con el hábito de su orden., y que él por su parte ofrecía presentar información de que S. Pedro Pascual había sido fraile mercenario. En su consecuencia se hizo nuevo retrato con hábito y atributos de la Merced y nueva inscripción que comienza: "El Santo Martir D. Fray Pedro Pascual, etc.,, Todo esto consta en el apuntamiento de este célebre pleito, como se puede ver con más extensión en los "Anales eclesiásticos, de Ximena, página 242 y siguientes.

Alli, pues, quedó sepultada juridicamente la tradición primitiva de Jaén sobre su "Sexto obispo Don Pedro, II de este nombre,...; Se preguntará cómo y por qué causas cambian las tradiciones de los pueblos? Pues aqui se ofrece un ejemplo palpable. Verdad es que el ambiente que se respira en todas las épocas no es igual para alentar y robustecer falsos cronicones, cuyo virus aún no ha podido expeler por completo nuestra historia eclesiástica; ver-

dad es que aqui no prosperaron la multitud de expedientes incoados en el siglo XVII "sobre el grande y singular favor con que Dios nuestro Señor habia sido servido de honrar el pontificado de don Baltasar Moscoso v Sandoval con las noticias que en él se manifestaron de tantos santos de este Obispado, de los cuales ninguna se tenía antes,, según dice D. Martin Ximena Jurado en sus "Anales eclesiásticos de laén,, pág. 551, § tercero; verdad es-contravéndonos ahora al expediente que fué promovido sobre S. Pedro Pascual-que no envuelve ni aparece de él ninguna contradicción esencial, sino puramente accidental entre las dos tradiciones, pues ambas están unánimes en reconocer la santidad y sabiduria del personaje, su celo evangélico, su caridad sin límites, su heróico espíritu de tortaleza y de paciencia para conllevar con la cristiana resignación que solo los santos atesoran en el alma, las molestias, las angustias, las penalidades y hasta el mal trato del cautiverio, convertido en verdadero martirio, que acaba con la vida del cuerpo, antes que la consuman del todo los años; verdad es que poco importa, desde tal punto de vista, fuera ó no fuera S. Pedro Pascual religioso de esta ó aquella orden, y aún de ninguna; perteneciera ó no al clero secular, tuviera por patria

una ú otra región de la península ibérica, pues todos estos son accidentes que ni aumentan ni merman la gloria que en las empíreas regiones goza el Santo, ni disminuve en un átomo siquiera el amor y devoción de los que aún permanecemos en este valle hondo y oscuro, como llamó á la tierra con místico plectro el más clásico é inspirado de nuestros líricos. Pero como no nos ocupamos de eso; como aqui no se extiende la mirada más allá de donde alcanzan los fólios del pleito, puedo continuar sin temor notando en él las incorrecciones legales de que adolece, aunque sea empachoso repetir conceptos que indudablemente evitaría, si mi propósito no fuera el de fijar con solidez la variante con que se distingue la nueva de la antigua tradición.

No me detengo à refutar la inexactitud histórica cometida por el P. Comendador de la Merced, fray Melchor de Torres, haciendo al venerable D. Alonso de Pecha fraile gerónimo cuando era obispo de Jaén, porque ya indiqué algo, aunque por modo indirecto en brevisima nota. Sin embargo, parece imposible que este Comendador consagrado de tiempo atrás "á reunir los datos y documentos para iniciar en debida forma la causa de la beatificación y canonización de S. Pedro Pascual, dando el

primer paso en ello con pedir al obispo de Jaén la renovación de la diadema del Santo,, (1); parece imposible, repito, no supiera, ó no hubiera llegado á su noticia confusamente, cuando menos, que don Alonso de Pecha antes de abrazar el estado de religioso había becho renuncia del obispado de Jaén, en manos del Santo padre Urbano V. No fué, por consiguiente, elección y arbitrio de quien mandó pintar el retrato (D. Sáncho Dávila v Toledo) dejar sin hábito mercenario á S. Pedro Pascual, ni mucho menos fue una arbitrariedad como recalca el Padre Valenzuela, con tan poca justicia como falta de miramiento. Poca justicia, porque de la ignorancia ó no ignorancia de Fr. Melchor de Torres no puede hacerse solidario-á menos que no le ciegue la pasión—el P. Valenzuela; y añado "falta de miramiento,, porque la palabra arbitrariedad vale tanto como la de atropello ó desafuero, y en la buena memoria que de D. Sancho nos queda no se descubre esa ni otra clase de imperfecciones; antes al contrario, dejó fama, que aún no ha extinguido el tiempo, de justo, caritativo, piadoso, humilde y de posecr la ciencia en grado eminente. Como, pues, había de mandar retratar á D. Alonso de Pecha

Valenzuela - Vidas etc. pág. 337.

con hábito de ermitaño, cuando no lo fue hasta después de haberle sido admitida la renuncia del obispado? ¿Y como había de ordenar se pintara con el de la Merced à S. Pedro Pascual, cuando no era esa la tradición de la iglesia ni del pueblo de Jaén? Del mal procedimiento seguido en ese pleito que dejó una dificultad viva y sin cancelar, fluye con la naturalidad que el agua de la fuente, esta sencilla pregunta: Tenía por modo positivo, como afirma el P. Comendador de la Merced de Jaén, el retrato mural del Santo obispo D. Pedro vestigios de haber estado pintada su Imagen con dindema, de la cual se descubria la parte que no se había descostrado con el veso? Era así en verdad v, además pedía el Comendador que se pintara nuevo retrato en el que se pusiera al Santo el hábito de la Merced, por haber sido religioso profeso de esta Orden? Pues entonces hav que confesar sin ambigüedades ni distingos, que la santidad de D. Pedro era reconocida unánimemente; pero que su condición de religioso mercenario no lo habia reconocido el pueblo, la iglesia ni los prelados de Jaén.

Por el contrario, ¿decia el Promotor fiscal del Obispado y aseguraba con repetición en sus informes, "no ser cierto estar retratado el Santo Obispo Don Pedro con diadema ni conocerse haberla teni-

do, sin embargo de lo alegado por la parte contraria, ? Pues si se dá fé à las afirmaciones del Promotor, obligado, además, por el solemne juramento de su cargo, á desempeñarlo en conciencia y con verdad, no hay otro remedio que reconocer, aunque deplorándolo, que Fr. Melchor de Torres abusó (como otros muchos, por desgracia) de la noble y sencilla credulidad del piadosisimo cardenal Moscoso y Sandoval, que estaba totalmente "consagrado al servicio de Dios y á promover el culto de sus santos,, valiéndose de una supercheria indigna, que cuando saliera á la superficie solo había de perjudicar al que la empleaba. ¿Qué necesidad tenía fray Melchor de Torres de recurrir à ese subterfugio de la diadema, cuando podía incoar el pleito pidiendo se pintara nuevo retrato con insignias, no solo de santidad, sino también de religioso mercenario, puesto que para eso y para mucho más "tenía memoriales y había allegado concluyentes pruebas,,? Yo no sé quién (Comendador o Fiscal) tendría razón; puede ser que ambos creyeran llevarla, pues el testimonio de los sentidos no es infalible, y muchas veces engaña; pero sí sé, que la fuerza lógica de la disvuntiva es includible, y que todo el embolismo de este punto concreto del pleito estriba en la omisión de auto ó providencia en que se mandara inspeccionar pericialmente el retrato controvertido. Tampoco favorece mucho al juez no haber denegado el otrosi del Comendador, no porque dejara de pintarse con hábito de la Merced el nuevo retrato del Santo, sino por emplear en su escrito palabras irreverentes contra un Prelado (D. Sancho Dávila) que había dirigido 15 años (1600-1615) la Diócesis de Jaén, estando aún tresca su memoria, y, además, por apoyar su petición en dos inexactitudes manifiestas que en ningún tiempo podían acreditar (dejándolas pasar, como se dejaron) ilustración é imparcialidad en el juzgador.

Pasemos también nosotros por alto—siquiera nos solicite en contrario la serenidad que se disfruta en las regiones históricas—la admisión de testigos presentados por el Comendador para la probanza del estado religioso de S. Pedro Pascual, sin haberse puesto en ejercicio, por quien podía y debia, el derecho de recusación de los que eran profesos en tan inclita Orden; de escritores que no podían consignar en sus declaraciones cosa contraria á las que, relativas al caso, habían publicado en sus libros; de los que por favores recibidos, por estrecha amistad, por dependencia inmediata, etc. etc., podían incapacitarse para deponer en asuntos promovidos por la parte actora; mucho más, cuando no

refiriendose sus declaraciones à derechos personales, sino à puntos que alectaban à la tradición religiosa de la colectividad, parece por esta razón, que al juez eclesiástico correspondia por derecho designar testigos que él juzgara imparciales, de ciencia y de prudencia, que contestaran al interrogatorio propuesto por el Comendador y aceptado implicitamente por el fiscal, al que se le acusó, como siempre, la rebeldía.

Pasaremos igualmente por alto todo lo que se relaciona con la prueba documental, si bien tomada ésta solo de los escritores más prestigiosos (12 por lo menos) que se avecinan á la época del Santo, es contraproducente para el P. Comendador, puesto que en concreto declaran la santidad y martirio del siervo de Dios, y no su estado religioso, que era el único fin de ella (1); pero no podemos pres-

i Me aquí los más antigos escritores que se ocuparon de S. Pedro Pascual, sin aludir siquiera á su estado de religioso: M. S. del clérigo Ambrosio Montesipo, llama al Santo Don Pedro, Martir. Obispo de Jaén: M. S. del Maestro Peralta, el viejo; otro anónimo con el número III yotro con el IV, dicen: «el santo Obispo Don Pedro murió cautivo en Granada»: D. Gil Davalos Zambrana y Alonso de Salazar Frias, canónigos de Jaén, en la Relación de las obispos de esta Iglesia», dicen: «Don Pedro, que floreció en grande exemplo de virtud y letras, murió en Granada en su cantiverio»; el Maestro Bartolomé Ximen: 2 Parón, tomando las noticias de D. Pedro-Ordoñez de Ceballos para su (Historia de la antigua y continuada mobleza de Jaén: (cap. 10. f.º (9) le llama Don Pedro sobre nombrado el Martir, porque lo fue de los tormentos de los moros»; Gonzalo Argote de Molina, Nobleza de Andalucia.

eindir de notar, que no consta en ninguna diligencia del proceso se pidieran al Cabildo de la Santa Iglesia Catedral antecedentes, informes ó noticias, que si no las exigia el derecho canónico toda vez que el pleito en resumen, no era otra cosa que una información ad perpetuam y el conocer en estas única y exclusivamente corresponde al Ordinario, venia à modificar y alterar una tradición bien asentada en el pueblo, procediendo, por lo tanto, oir consultivamente el parecer de algunos teólogos y personas piadosas: adhibitis in consilium theologis, et aliis piis viris. De ocho dignidades, veintiún canónigos, veinticuatro racioneros, doce canónigos extravagantes, y gran número de presbiteros capellanes de altar y coro que contaba la iglesia, solo se recibió la declaración de un prebendado, y ese fué por presentarlo la parte actora. El auto definitivo ó sentencia

illbro 2.º cap. 38), dice: En este tiempo florecia en santidad y en letras Don Pedro, Obispo de Jaén, el cual bré cautivo de los moros en una entrada»; D. Justino Antolinez de flurgos, Abad del Sacro-Monte y después Obispo de Tortosa, en su «Historia ecles, fástica de (iranada» (M. S.), cap. 17, titulado «Pr sión y cautiverio de un Obispo de Jaén», erce, que fué «Don Pedro, sexto obispo de Jaén, que según dan á entender los anales de su Iglesia lo prendieron los moros y murió en Granada».

De modo que estos escritores no digeran nada de ser religioso. S. Pedro Pascual, Dice el P. Valenzuela, que est no afirman no niegan. No es esa razón: est no sabian que lo foera, como lo fisan a negar Basta con el silencio; pero debe advertirse que estos escritores no tenemos que purgarlos, como a Rus Puerta, Ximena lurado, P. Vilches y otros, de los noticias de los estano craninare.

era en un todo favorable al Comendador, pero se consignaba en ella la reserva legal de "sin perjuicio de tercero,, es decir, del que acreditara mejor derecho. ¿Y quien lo había de alegar, si el que podía ostentarlo implícitamente lo renunció? Advierte el P. Valenzuela, (pág. 348) que dicho auto lo firmó su Eminencia el Cardenal D. Baltasar Moscoso y Sandoval, obispo de Jaén, y se notificó á las partes el 20 de Mayo de 1646.



Ofréceme ahora ocasión este resumen para recoger en él algunas noticias biográficas de S. Pedro Pascual. Pocas han llegado hasta nosotros que se puedan acreditar con documentos, y estas se confunden en lo sustancial con las que nos dá la primitiva tradición consignada por el obispo D. Sancho Dávila, pareciéndome innecesario repetir. Más rico é inagotable venero ofrece la tradición mercenaria compilada por el P. Valenzuela en la "Vida, que del Santo ha publicado, y de ella vamos á tomarlas, aunque no reunan garantías de verosimilitud.

Supone esta tranción el nacimiento del Santo en Valencia, de padres mozárabes que llevaban el apellido de Pascual, y fué bautizado con el nombre de Pedro—si es que no le agregaron también el de Nicolás—en la problemática iglesia del Santo Sepulcro (1). Desde este momento, ni un instante le pierde de vista el biógrafo: su puericia, su educación sólida y cristiana, su adolescencia, sus pasatiempos y juegos á los mártires con los niños mahometanos, en los que siempre hacia de víctima, como pronosticando su fin (2); su juventud, su instrucción, su amor al estado celesiástico, sus estudios superiores en la Universidad de Paris hasta obtener la investidura de doctor, su primer viaje á Roma y regreso á la patria que lo viera nacer, su canonicato en la Catedral valenciana (3), su mayor edad, su senectud

aLa opinión de la supuesta igiesia de los sorabatins ó mozarabes, que creen algunos haber existido en esta ciudad (Valencia) desde los primeros siglos con el nombre de Santo S⊋atico, merecia otros apoyos que los que alegan sus defensores. Verdaderamente causa admiración la repentina mudanza de su título en el actual de S. Bartolomé, de todo punto inverosimil en tiempos pacíficos, cuando era ya dominante en esta ciudad la religión cristiana, y mucho más después que los monges Basilios moradores de esta cuasa, como se supone, durante a dominación de los moros, à costa de grandes expensas y trabajos, le habian conservado sa antiquisima advocación del Santo Sepulcro». (Villanueva, Aliage literario à las igiestas de España , tomo I, pág. 20—Madrid, 1902) y Valenzuela, «Vida de S. Pedro Pascual», cap. VI, pág. 74.

Consta por documentos auténticos publicados en el «Boletín de la Academia de la Historia» (Tomo 40, Abril de 1902), que tan pronto como capituló Valencia (28 de Septiembre de 1238) el arzobispo de Tarragona D. Pedro de Albalat, purificó la mezquita mayor y la convirtió en Sede Catedral, tomando posesión de ella para ordenar lo conveniente à la restauración de la diócesis, é instituyó el Cabildo de la Iglesia, compuesto de 7 û 8 canônigos y

y su muerte; en una palabra, el biógrafo le sigue paso á paso con tal perseverancia y con tan extricta precisión, que no dejaria de ser envidiada por el más activo jefe de estado mayor de un ejército en campaña para poder llevar el diario de operaciones, ó un esperto piloto el cuaderno de bitácora. Relata el P. Valenzuela, poniendo de realce, cual escultural relieve, el ingreso del Santo como novicio en la Orden mercenaria, su humildad y devoción, su obediencia y piedad, su penitencia y mortificaciones, su fervor y continua oración, sus éxtasis, ó arrobamientos, y las mercedes celestiales con que el Señor regalaba y fortalecia su alma. En sendos cápitulos describe el hagiógrafo la solemne profesión religiosa de S. Pedro Pascual; la vida del redeutor de cautivos, que sustituye con ventaja al alhagueque, cuando ésta institución decayó por no ocuparse más que del rescate de los nobles y ricos, y no como las Ordenes Redentoras que extendian su piedad á los pobres y desvalidos que carecían de medios pecuniarios, así como sus parientes,

de un accediano (crawicibi ad. VII, nel acto canonico et unum archidia unum), que deberían ser elérigos aragoneses y catalanes ordenados de mayores, si no es que ya fueran todos presbiteros para celebrar el santo sacrificio, y no jóvenes estudiantes, cual lo era S. Pedro Pascual. La cronología es el principal auxiliar de la historia, pero indexible fiscal.

para romper las cadenas mahometanas (1), y la vuelta del Santo con estos gloriosos despojos, adquiridos con el sudor de su frente y con el poderoso auxilio de la caridad cristiana.

Pero el siervo de Dios no concreta la actividad de su celo á la redención de cautivos, extiéndela también á propagar su instituto, á levantar conventos, á establecer cátedras, á enseñar las ciencias eclesiásticas. Su fama como sabio maestro se difunde por todos los âmbitos del reino aragonés y penetra hasta en el palacio de D. Jaime el Conquistador, que lo elije preceptor y director de su hijo D. Sancho, inclinado á la carrera eclesiástica. Este principe, "cuya gallarda y gentil presencia, así como su gravedad y buenas costumbres, que tenía instrucción bastante y hablaba correcta y grama-

r Sin embargo, los alhaqueques ó alfaqueques continuaron por todo el siglo XV, como demuestran los. Hechos del Condestable de Castilla, D. Miguel Lucas», pág. 391, donde dice: «Los que estabari en la Villa y Castillo de Pegalaxar (boy Pegalajar) habían salido á saltear y robar un albaqueque de Jaén que se liamaba Alonso el Gordo, que llevaba é trahía moros é christianos rescatados de una parte é de otra, é ya muchas veces se quejaron al señor Condestable..... y desque el dicho albaqueque tuvo ciertos moros desherrados y otras mercadurias para llevar al reyno de Granada y traher de alla algunos christianos cautives, findo saber..... y se posicron en celada por donde dicho albaqueque otro dia de mañana partio de la ciudad de Jaén con los dichos moros, é como lo vieron ir, salieron los de Pegalaxar y dieron grita sobre el albaqueque; mas los que estaban en celada, salieron y vencieron á los de Pegalaxar».

ticalmente; pero que era grande el defecto de edad-(contaba 28 años), y aún no había llegado á poseer la ciencia que la dignidad episcopal requiere, fué preconizado en 1266 por Clemente IV, que le dispensó el defecto de edad, arzobispo de Toledo. Con él vino á Castilla S. Pedro Pascual, que le dirigió y aconsejó para gobernar aquella extensa y principal Diócesis; pero después de ocurrir la desastrosa y lamentable muerte del infante-arzobispo entre Martos y Torredonjimeno, cuando ya se había rendido como prisionero á los moros vencedores, el Santo pudo dedicarse exclusivamente à llenar los fines de su instituto. Además del de Toledo, funda los conventos de Xerez de la Frontera, Baeza, Jaén y otros en Portugal, que el biógrafo no precisa; hace nuevas redenciones en Granada, enseña, adoctrina y predica en las poblaciones del trânsito, reconcilía los pecadores con Dios, y después de cerca de diez años empleados en tan santos ministerios, sale de Toledo acompañado de otro religioso de su Orden, emprende la peregrinación á Roma apoyado en su bastón, con el breviario en la mano y un envoltorio con la indispensable ropa para su asco y limpieza; l'ega á Valencia. toma algún descanso, predica y adoctrina al pueblo, recibe instrucciones de sus superiores, sigue su ruta

por Aragón y condados de Barcelona y Urgel, dobla el Pirineo, atraviesa la región meridional de Francia, el Languedoc y la Provenza, entra en Italia por la Liguria y la Toscana, descansa en Orvieto donde á la sazón se hallaba Nicolás IV, evacua con el Papa los interesantes negocios que llevaba de su orden, recibe la bendición apostólica y marcha á Roma; se aloja en un hospicio de peregrinos extranjeros, y después se instala en una modesta vivienda (1); visita los lugares sagrados de mayor devoción, así como las basílicas para lucrar las indulgencias; predica en las principales iglesias comenzando por S. Juan de Letran, y después de emplear varios meses en ejercer en aquella gran Metrópoli del mundo cristiano el ministerio de la predicación evangélica, toma de nuevo su bordón de peregrino, deja à Italia, sigue otro itinerario que le conduce à Paris, donde toma parte en las importantisimas cuestiones que se discutian entre los teólogos de la Sorbona, regresa á la patria querida y pasa por Aragón, Castilla, Extremadura.... Pero donde lleva al Santo su panegirista (más bien que biógrafo) con esta imaginaria expedición? ¿A las provincias andaluzas, Sevilla, Córdoba, Jaénž, zá

Valenzuela «Vida del Santo», pág. 100.

Granada para continuar la redención de cautivos?, sá la Cora de Rayva para instruir á mozárabes que solo tenían éste nombre por estar bautizados, ó á convertir al feroz arraez malacitano y exhortarle que se arrepienta de la negra é impia muerte que dió al Arzobispo D. Sancho? Lo lleva ahora al reino lusitano, que le hace recorrer de nuevo y cruzar en todas direcciones, para acercarlo con inciertos giros, cual los de la mariposa, al foco de donde parte la única luz que alumbra la vida del Santo. Pudo muy bien conducir á este (del mismo modo imaginativo. evitándose con ello trabajo y á nosotros ficticios temores ó supuestos peligros) por más llano y directo camino, cual es el de la derecha del Tajo; pero no conseguia por entero su propósito; el de conformar las noticias históricas sobre S. Pedro Pascual con el cómputo ó cronología mercenaria, y además, señalar con hitos ó piedra blanca aquellos sucesos que, tomados de acá y allá, es decir, coetáneos del Santo, y de algunos lugares de sus obras, puedan hacer más creible la nacionalidad y estado religioso que le adjudican. Arrâncale, pues, de Toledo y de su convento para llevarlo á Valencia y hacer familiar la idea de que aquella ciudad lo había visto nacer; condúcelo por Aragón, principado de Barcelona y Provenza para que predicando en lemo-

sin adquiera su palabra la entonación y energía catalanas, así como la elegancia y dulzura del italiano; hace alto en Orvieto, para que con sus súplicas obtenga del Papa Nicolás IV confirme en favor de la Merced el privilegio de exención, como lo concedió por la Bula Religiosam vitam profitentibus, de 23 de Agosto de 1291; trasládale luego á Roma para que se detenga alli varios meses y predique en las basílicas principales, adquiera fama, tenga conocimientos y visite las iglesias Santa Maria de Ara Cocli, Sancta Maria in Passu Domini (hoy Domine, quo vadis?), y el lugar donde santa lnés resucitó al hijo de un Prefecto romano, y coincida con las referencias que hace el Santo en los títulos III, XII y XVI de su obra "Contra la Secta de Mahoma,... Si lo encamina á Paris, es porque le hace tomar parte en las públicas conclusiones que sostienen los doctores de aquella famosa Universidad (en cuyo número lo cuenta) sobre el va declarado misterio de fé y entonces piadosa creencia de la Concepción Inmaculada de la Virgen Maria; si á largas v fatigosas jornadas le hace repasar la tierra francesa, catalana, aragonesa y castellana, es porque no descubre jalones que detengan su marcha, ni retrasen su entrada en Portugal, donde le hará visitar los conventos "rerosimilmente,, fundados por el Santo, entre

ellos el de Lisboa y el de Coimbra, en cuya ciudad se conservaban como reliquias, en el monasterio de Santa Cruz, restos de aquellos frailes franciscanos que martirizaron y degollaron los moros en Ceuta, y vió el Santo, como declara en el título VII de la "Impugnación de la secta de Mahoma,... De Coimbra le lleva á Braga; allí visita al arzobispo, y este "deseando aprovechar el celo de S. Pedro Pascual por la gloria de Dios y bien de las almas, lo indujo á aceptar la abadía de Trasmiras (de S. Mignel de Transmuros debe decir), cargo que desempeño por dos años, reteniendo el título y prebenda por tres más, después de ser obispo de Jaén, (pág. 171).

Que el curato lo retuvo por tres años después de ser elegido y consagrado obispo de Jaén, es indudable, y así lo dicen las dos bulas de Bonifacio VIII; la primera, Meritis tua devolionis, de 13 de Febrero de 1296, y la segunda Licet ad universas orbis Ecclesias, de 27 del mismo mes de Febrero de 1296, ¿Mas de donde saca el P. Valenzuela que S. Pedro Pascual no estuvo ni más ni menos que dos años desempeñando aquella abadía? De ninguna parte; porque las citadas bulas no lo dicen; únicos y recientes documentos por los que sabemos que el santo bendito fué cura párroco propio de la iglesia ó abadía de S. Miguel de Transmuros. Pudo estar

muchos, si era de nacionalidad portuguesa; porque no reune caracteres de credibilidad, que un anciano de 65 años, se trasplante á un país extraño y distinto del suvo en idioma, usos y costumbres, sinrelaciones de parentesco ó de amistad; y pudo estar menos, si siendo castellano y amigo, condiscípulo, o maestro en las Universidades de Palencia, Salamanca ó Valladolid (únicas que por entonces había en toda la península ibérica) del arzobispo de Braga, éste lo llamara á su diócesis para que descansara en la edad madura del improbo trabajo que de suvo ofrece la enschanza; pero reducir à dos años el tiempo que estuvo en su iglesia parroquial ó abacial, carece hasta de visos de probabilidad, ni aún computando el tiempo por la cronología mercenaría, por la sencilla razón de que las antedichas bulas dan presencia al Santo en Roma en los primeros meses de 1296, y si de la anterior peregrinación apostólica le hizo volver el P. Valenzue a á últimos del 1204 para posesionarlo del beneficio curado, no es creible (por anómalo, como sin cálculo) que le hiciera emprender otro á la ciudad Eterna; de donde se deduce como una consecuencia abrumadora, que aquel viaje fantástico que hemos descrito, debió suprimirlo el Rmo. P. M. Valenzuela, por innecesario y contraproducente, toda vez que de

una manera absoluta y positiva sabia que el Santo estaba en Roma á principios\*de 1296, y es facil que mientras el panegirista lo supone en S. Miguel de Transmuros "reparando sus fuerzas extenuadas por las inmensas distancias recorridas casi siempre á pié, S. Pedro Pascual estuviera ya de camino, ó por lo menos preparando el único y verdadero viaje que quizás habría hecho á Roma. En resolución, no se sabe el tiempo que estuviera el santo, antes de ser preconizado obispo de laén, al frente de la parroquia de S. Miguel de Transmuros; pero si, que tan importante noticia ha venido á ilustrar, aunque con débiles reflejos, su vida, y ¡quién sabe si los estudios y las investigaciones lograrán al cabo disipar por completo las tinieblas que aún la envuelven!



Puede decirse ahora con toda verdad, que es cuando se descubre la trascendencia—que yo tomaba por baladí deseo—de querer fijar en el vecino reino portugués la situación topográfica de S. Miguel de Transmuros perteneciente á la diócesis de Braga. Loables, aunque inútiles han sido los esfuerzos hechos por el Rmo. P. General de la

Merced para conseguirlo: informaciones, noticias, comisiones; todos los recursos y medios agotó; S. Miguel de Transmuros no existe en el mapa de Portugal, ni en los diccionarios, ni en los tratados de geografia antiguos ni modernos; tal vez se habria arruinado; tal vez estuviera convertido en pedregoso erial, ó en cultivado campo; quizás le cambiaran el nombre. Así lo creyó el P. Valenzuela, y por analogias y coincidencias estimó que S. Juan de Trasmiras en la diócesis y provincia de Orense, era el S. Miguel de Transmuros. No fué menester más: tanto se apegó á esta idea, que la sostiene con tesón, y corrige el Transmuros donde quiera que lo encuentra, incluso en las bulas de Bonifacio VIII, poniendo en su lugar Trasmiras. El tema despertó la curiosidad de los sabios; pusiéronse en comunicación españoles y portugueses, y el honorable Sr. D. Albano Bellino, realizando su propósito y colmando los deceos del reverendo Sr. D. Fidel Fita, su excelente amigo, ha recogido en un notable artículo (publicado con el epigrafe de "S. Pedro Pascual: nuevos datos biográficos,, en el "Boletin de la Real Academia española de la Historia,,-Tomo XLI, cuaderno IV. Octubre de 1902, página 345-) los datos necesarios para probar de modo concluyente, como lo hace, que el S. Miguel de Transmuros, es decir, de más allá, de la otra parte ó al otro lado de los muros de Braga, existe en las inmediaciones de esta ciudad, al Este, situado como á un kilómetro de distancia y sobre una pequeña colina, conocido actualmente por S. Miguel de Gualtar.

He-pedido autorización al ilustre arqueólogo y eminente escritor portugués para publicar su trabajo, entre los documentos del "Apéndice,, á estos "Estudios,, y me la ha concedido con una finura y delicada atención, que siempre estimaré; así como también me ofrece, y con júbilo he aceptado, una fotografia de la portada lateral al Norte de la iglesia parroquial de S. Miguel: "es del siglo XIII, v por lo tanto, una reliquia del tiempo de S. Pedro Pascual,, como dice con gran propiedad el Sr. Bellino, para colocar su fotograbado al frente de estas humildes páginas. Las noticias recogidas sobre S. Miguel de Transmuros ó de Gualtar, tienen, en mi concepto, verdadera y trascendental importancia, porque además de justificar su situación y existencia :quién sabe si con ella estarán relacionados esos otros euriosos informes, que, también me promete el Sr. Bellino? ¿Quién sabe si estarán relacionados con el viaje del Santo á Roma, donde tal vez fuera enviado por su Prelado,

para evacuar asuntos de la diócesis? ¡Cuanta luz podrán arrojar esos informes sobre la vida de nuestro Santo! Allá veremos: mucho hay que esperar de los estudios y descubrimientos de las ciencias arqueológicas; y doy de mano à estas reflexiones, porque me solicita con ahinco el libro del P. Valenzuela.

\*

Dice en la página 130 y en uno de los enunciados del capítulo XIV, que en ella empieza: "San Pedro Pascual no fué obispo titular de Granada, ni auxiliar de Toledo,.. :Como hace el Rmo. Padre tan absoluta afirmación contrariando y oponiéndose á la no menos absoluta y firme de las lecciones históricas del oficio divino, que aseguran lo fué? :Ha dejado, por ventura, el sagrado asilo, la ciudad de refugio donde se abroqueló, sin recordar que se vigilaba para sorprenderlo, si por acaso huia de sus respetados muros? Podrá alegar en su defensa: cuando se instruveron los expedientes de beatificación y canonización del Santo, no se conocia la bula de Bonifacio VIII, en la que este pontifice puntualiza que fué consagrado en Roma obispode laén por el franciscano Fr. Mateo de Aquasparta, cardenal-obispo de Porto, el Domingo 27 de Febrero de 1296; y como la ordenación episcopal, cumbre y complemento de la presbiteral, no se 
puede (como tampoco las otras) reiterar; y la afirmación expresada en las lecciones del Breviario no 
se apoyan en esa clase de documentos, sino en los 
de pura tradición, de aqui es que merezca entera 
fé la bula pontificia, con la que se demuestra que 
S. Pedro Pascual no pudo ser antes de ella obispo 
titular de Granada, ni auxiliar de Toledo.

Pero aún siendo concluyente, como lo es, esa razón, no se puede reconocer en el P. Valenzuela autoridad para corregir tal error; ese poder reside solo en la Iglesia, y ella en su alta sabiduria determinará cuándo y cómo deba rectificarse en el rezo del Santo. Infiero que la contestación del P. Valenzuela, por lo que va sabemos tiene apuntado, será esta: "la aprobación de la Iglesia se limita únicamente á declarar que las noticias biográficas que acepta para que se coloquen en el oficio de un Santo, no contienen nada contra la fé y la moral, y no se propone garantizar la verdad histórica de las mismas; como lo prueba el hecho de que la misma Iglesia ordena á menudo se corrijan las lecciones del Breviario, cuando la critica bien fundada descubre algún error, (pág. 87). Aparte de mi

conformidad con tal doctrina, sustentada por escritores tan sabios y autorizados como Benedicto XIII y XIV, que declaran no ser el Breviario Romano de tanta autoridad en cuanto á la relación de algunos hechos particulares que nos precisase á su asenso (1), haciendo separación de aquellas cosas que están tomadas de la Sagrada Escritura y de los Santos Padres (2), y aparte de que no resuelve por modo directo la falta de autoridad en el Padre Valenzuela para corregir el error biógrafico indicado, por qué trae entonces como concluyente prueba de autoridad para demostrar que S. Pedro Pascual fué mercenario "el juicio y autoridad de la Ig'esia que lo declaró tal al reconocer y aprobar su culto y ponerlo en el número de los bienaventurados, etcétera,, anadiendo que "este juicio lo expresa también la Iglesia como una sentencia contradictoria en el litigio promovido por los trinitarios sobre la filiación religiosa del Santo?,, ¿Es, por ventura, que pretende gozar él solo de la libertad que se deja para discutir, negar ó contradecir aquellas noticias biográficas del Santo, que no

i «Dissert de Reliquiis S. Bortholomei pro Ecclesia Beneventana, Art. 7.

<sup>2 «</sup>De Serv. Dei, beatif, lib. 4, p. 2, cap. 13, ndm, 5°, --Prosperus Lambertini.

engranan con las históricas de los documentos aportados por la investigación y la ciencia?

Pues si no es así y la puerta está abierta para todos, la misma razón que él tiene para aseverar que "S. Pedro Pascual no fué obispo titular de Granada, ni auxiliar de Toledo., esa misma razón (que no es otra que las bulas de Bonifacio VIII) tengo yo para decir que "el Santo no perteneció á la sagrada Orden de la Merced, ni como caballero laico, ni sacerdote,... En otro caso, la bula de preconización habría expresado, como otras de aquel tiempo: Ordinem Mercenariorum professo.

Procedía, pues, nuestro Santo Obispo del clero secular, y queda ámpliamente demostrado, que no era religioso de la Merced.





П

## ¿QUÉ CLASE DE MARTIRIO PADECIÓ EN GRANADA SAN PEDRO PASCUAL?

anterior pregunta—el martirio del Santo—no puede demostrarse. Dos son los documentos auténticos, hasta ahora conocidos de tan apartada época, que dicen por necesidad algo de la muerte de nuestro obispo en Granada, donde estaba detenido como cautivo en poder de aquel rey mahometano, y ninguno de ellos indica que fuera martirizado. Proce-

den estos escritos del Cabildo de esta Santa Iglesia. de laén, y fueron dirigidos (Marzo-1301) al metropolitano de Toledo, D. Gonzalo Palomeque, noticiándole la vacante de la mitra y elección hecha del sucesor, á la vez que le pedian la confirmara, puesto que á él como metropolitano le correspondía: este era el principal, ó por mejor decir, único objeto de tales escritos. Había de constar, sin embargo, forzosamente en ellos el dia que el prelado cautivo falleció (6 Diciembre 1300), que su cadaver fué sepultado con toda reverencia por los fieles cristianos que estuvieron presentes (cuyas noticias supo el Cabildo por personas fidedignas), y que dentro del tiempo fijado por los cánones se había hecho la elección. No tenía más que añadir, ni podia exigirsele otra cosa, porque dichos documentos no eran la necrología de S. Pedro Pascual, sino el acta de elección de su sucesor en el obispado. Sin perjuicio de ello, en la misma breve referencia que se hace de la muerte del obispo cautivo, cabía poderse añadir alguna palabra (por más que otra cosa diga el P. Valenzuela, página 328), que indicara el martirio. Tito Livio, para significar que se había ejecutado la orden de un rev, usa esta frase: defunctus regis imperio; y si otra por el estilo hubiera empleado el Cabildo de Jaén, sin suspender

ni cortar el relato de la elección, podría revelar el martirio. Mas si el primer escrito, ó sea el de súplica, aleja la idea de éste, el segundo, ó el poder, la desvanece por completo. Empléase en él una frase para decir que el Santo murió, equivalente á la que nosotros usamos: "pasó á mejor vida,, decimos del que "pagó el común tributo á la muerte... Pues bien la escritura de poder dice refiriéndose à San Pedro Pascual, que "ingresó en el camino que entra toda carne: viam universa carnis ingresso,, y esta frase no se emplea ni se ha empleado nunca para denotar una muerte violenta, sino natural; y es prueba de ello, que en la Bula de promoción de D. Fr. Simón al obispado de Badajoz, expedida en 1308, dice el Papa Clemente V, que antes de haber sido confirmado el Dean de aquella Iglesia, Don Pedro, electo por el Cabildo, viam universa curnis ingresso; y de este no se podía decir que fuera su muerte ocasionada por el martirio. No abona, pues, el de S. Pedro Pascual la frase trascrita ni las demás de los citados documentos; mas como no lo excluyen en absoluto por modo directo, hemos de apelar à la tradición y ver si ésta se puede conformar algún tanto con las noticias históricas va referidas.

La tradición sobre el martirio de S. Pedro Pascual, lo mismo que sobre su estado religioso, ni fué constante, ni uniforme; porque la manifestación primitiva de ella-que llamaremos giennensedice que "murió martir del mal tratamiento,, y la posterior ó sea la mercenaria, afirma que "fué decapitado... Tan esencial diferencia es inconciliable, y aunque el triunfo lo alcanzó en definitiva la mercenaria y está sancionado y aprobado por la Iglesia, v por tal título v autoridad lo acatamos v reverenciamos, no obsta ni se opone à que estudiemos el punto en su aspecto histórico, expongamos los fundamentos de una y otra, y deduzcamos cual de ellas se ajusta con menos violencia al reducido espacio que dejan los documentos que á raiz de la muerte del Santo emanaron del Cabildo eclesiástico de laén (1). El método y el orden cronológico piden se principie por la

Versión Gennense. "El Santo obispo D. Pedro murió martir del mal tratamiento de los moros,...

Del poder (16 Marzo, 1301) In nomine Domini, amen. Bonac memoria: damino Petro quondam giennensi episcopo; apud Granatam in captivitate sub rege Granata: detento, ibique anno ab incarnatione Domini M.C.C. VIII idus decembris, prout per fidedignas personas constitt viam muterne ciente ingress, ipsiusque

corpore a Crhisti fidelibus tradito sepultura),

<sup>1</sup> Helos aquien la parte que ahora nos interesa; del escrito de saplicar (3 Marzo 1301) «Defuncto igitur, anno ab incarnatione Domini M.CCC, VIII fans decembris, prout per fidedignas personas noble constitit, bone memorna domino P., quendam episcopo giennensi, apud Granatum in sup livitate sub rege Granatie delenia, ipsiusque corpore ibiden a Christi fidelibus cam reverentia tradito sepultura».

Más que debidas á la tradición, parecen estas palabras complemento histórico de las que consignó el Cabildo para noticiar al metropolitano la muerte del santo Prelado, y es muy posible que se pronunciaran al conocerse la infausta nueva. Constaba que la barbarie musulmana, recrecida por el fanatismo y por odio á la ley de Cristo, le tenía aherrojado en fuerte y lóbrega prisión, tal vez de las famosas torres Bermejas, haciéndole sufrir duros y fieros tratamientos, mitigados á veces, no por compasión y humanidad, sino por el sórdido temor de perder el cuantioso rescate que había estipulado la codicia agarena. Mas el frio cálculo de esta lo frustró la muerte; porque agotadas las pocas fuerzas físicas que restaban ya al Santo y anciano Obispo por el incesante martilleo de los malos tratamientos, rindió su alma á Dios, coronada por esa clase de martirio, que no era nuevo en la historia de la Iglesia, pues se lee en ella que el papa San Marcelo fué condenado por el tirano Maxencio al catabulum para cuidar las bestias de carga, y que en tan inmundo lugar y en tan vil oficio entregó su alma al Criador, contándose, por lo tanto, en el número de los gloriosos mártires (1).

<sup>)</sup> Rivadeneira, «Flos Sanctorum», 16 de Enero, (Levenda de Orio).

De estas premisas, cuya certeza han venido á confirmar las Bulas inéditas de Bonifacio VIII, dedujo la tradición que S. Pedro Pascual fué "martir de los malos tratamientos,, y por martir lo tuvieron los más antíguos escritores locales que de estas cosas se ocuparon. El manuscrito que perteneció á Peralta el viejo, vecino de Baeza, y otros procedentes de dicha ciudad, entre los que se cuenta el de Ambrosio Montesino, y por todos estos el Maestro Bartolomé Ximenez Patón, que cumpliendo el encargo que le hizo el Licenciado D. Pedro Ordoñez de Ceballos, natural de laén y canónigo de Astorga, publicó la "Historia de la antigua y continuada nobleza,, de la ciudad natal del Ordonez, dice en el cap. X, fol. 39, "De los obispos de la Santa Iglesia de Jaén.,: "D. Pedro sobrenombrado Martir, porque lo fué al fin de su vida por tormentos de los moros estando cautivo, etcétera... Y de tal manera se venía trasmitiendo y enlazando la primitiva tradición entre esos escritores-no contaminados, por fortuna, con las noticias ni con las tendencias de los falsos cronicones, quizás por ser anteriores unos, y por no conocerlos otros—que los canónigos de laén, D. Gil Dávalos Zambrana y el Licenciado Alonso de Salazar Frias, en el "Católogo ó Relación,, que hicieron en el año 1590, de los obispos

de su Iglesia, dicen del que nos ocupamos: "Don Pedro, que floreció en grande exemplo de virtud, letras y santidad, fué cautivado por los moros de Granada, donde le tuvieron preso con grande aspereza,, y en otro Catálogo ó Memorial que hicieron en el año 1594 á instancia del obispo D. Francisco Sarmiento de Mendoza, añaden que "murió martir en Granada,.. Dice el Dean D. José Martínez de Mazas en su "Memorial de santos de laén,, que el Obispo D. Sancho Dávila y Toledo, valióse del Catálogo-Memorial de los citados canônigos "para la coordinación y série de los obispos,, con cuya noticia nos prueba este crítico, sin imaginarlo siquiera (pues floreció en la segunda mitad del siglo XVIII) que el obispo D. Sancho no fué tan arbitrario como cree el P. Valenzuela, siguiendo á fray Melchor de Torres, al ordenar el episcopologio de retratos con sus respectivas inscripciones del palacio obispal de laén, y también se convencerá que la consignada en la imagen ó pintura de San Pedro Pascual era, sinó la única tradición, la más segura, autorizada y seguida hasta entonces por los obispos giennenses. Veamos ahora la

Versión posterior ó mercenaria. Afirma esta, que "un dia (6-Diciembre-1300) después de celebrar misa el Santo, sin despojarse de las vestiduras sacerdotales se quedó arrodillado junto al improvisado altar....; que á esta sazón llegaron los verdugos y penetrando en la prisión extendieron al Santo sobre la misma piedra que le había servido de ara, y de un alfanjazo le cortaron á cercen la cabeza, quedando su bendito cuerpo bañado en su propia sangre.... los victimarios una vez consumado el sacrificio, hacinaron en medio de la prisión, que servia de habitación al Santo, los libros, manuscritos y papeles, las imágenes, cruces y demás objetos religiosos y de uso del Santo, y les pegaron fuego, que habría abrasado también el santo cadáver, si los cristianos, que estaban á la mira, no se hubieran apresurado á salvarlo de las llamas y darle honrosa sepultura,, (1).

Ystan persuadido manifiesta estar el P. Valenzuela de la virtud de esas afirmaciones por él hechas, que hasta prescinde de la obligación en que está todo historiador de indicar, por lo menos, las fuentes donde recoje sus aseveraciones. He repasado con mucho detenimiento el capítulo XXVII de su libro, que intitula el *Martirio* y todos los que le son conexos, con la esperanza de encontrar alguna cita que derramara siquiera fuese ténue claridad

Valenzuela, «Vida de S. Pedro Pascual», pág. 297.

sobre tan importante asunto, y nada hay. Recordé, no obstante, que en las primeras páginas de la obra se decia algo relacionado con el punto; y en efecto, en la 20 lo encontré. Se trataba de los autores modernos que dudan de que S. Pedro Pascual fuera religioso mercenario, y dice el Padre Valenzuela: "V el Sr. Rodríguez de Gálvez, en su "Informe histórico-crítico,, sobre el Santo, pág. 14 (laén 1000) citando á uno de los mismos autores dice: así como en nuestros dias el sabio continuador del P. Berti lo elimina (siglo XIII), no solo del número de los escritores célebres, sino hasta del de los religiosos de la Merced, contándolo nada más que entre los gloriosos mártires con estas sucintas palabras: Postremo denique anno, scilicet 1300, ad aram sucro peracto a mahumetanis trucidatus est episcopus Gienni Petrus Pascali (cap. V., pág. 363, Paris 1879,).-Y en la página 30, aunque el tiro vaya más alto, me interpela de este modo: "¿Cree el Sr. Rodríguez que se puede eliminar sin manifiesta injusticia á S. Pedro Pascual del número de los escritores célebres? Los que tal hicieran probarían que no conocen sus escritos, ó no los saben apreciar. Por otra parte, ¿de donde sacó el P. Lopez que San Pedro Pascual fué martirizado por los mahometanos al acabar de celebrar la misa? Indudablemente de la tradición recogida por los biógrafos y reconocida y admitida por la Iglesia en el oficio del Santo; porque el único documento contemporánco existente relativo á este punto, que es el acta capitular del Cabildo de Jaén que dá cuenta de la elección del sucesor, afirma sencillamente que murió cautivo en Granada,...

Dejando á un lado lo referente al P. Tirso López en lo que no tengo más responsabilidad que la exactitud de la cita, y esta no ha sido impugnada, y contravéndonos solo á nuestro asunto, entiendo que el P. Valenzuela por la declaración que hace, no tiene otros fundamentos que "la tradición recogida por los biógrafos, tomada en cuenta ó (con sus mismas palabras) "reconocida y admitida por la Iglesia en el oficio del Santo,.. De modo que esta tradición que ni es constante ó perpétua, ni uniforme ó universal, quiere, por lo lo visto, el P. Valenzuela elevarla á la categoría de las grandes tradiciones nacionales, como la del Pilar de Zaragoza y la de Santiago de Compostela; v por tan incontrovertible la dá, que no vacila en afirmar que "el martirio de S. Pedro Pascual es el punto más comprobado y cierto de su vida., (pág. 200).

Antes de pasar adelante, veamos qué tradición

recojieron los innominados biógrafos, porque si es la primitiva, nada tengo que objetar; mas si es la posterior, como parcee indicar el P. Valenzuela, será indispensable ocuparse de ella v poner en claro sus términos, que los juzgo confusos y hasta involucrados. Bueno es advertir, que entre las dos versiones de que nos ocupamos estableció el cardenal Moscoso y Sandoval una linea divisoria por su auto ó sentencia de 9 de Mayo de 1646. Anterior à ésta tenia como caracter de existencia legal la gienneuse, después y va jurídico, la mercenaria. Hasta donde admite v hace suva la primera el P. Valenzuela? Por lo que observo, hasta el pontificado de D. Sancho Dávila y Toledo (1600-1615), pues en el mero hecho de decir (pág. 299) que "el martirio del Santo se comprueba por el testimonio unanime de los treinta escritores compulsados en el testimonio jurídico de su canonización, algunos de los cuales escribieron solamente algunos años después de su muerte y pudieron por lo mismo valerse de datos suministrados por testigos oculares y contemporáneos del Santo,, claro es como la luz del dia que admite la versión que hace consistir el martirio de S. Pedro Pascual en "el mal tratamiento, porque son comunes para ambas versiones esos nada sólidos y poco firmes documentos de tra-

dición. Más ¿qué sucedió después para que esta se ampliase? ¿Aportaron los arqueólogos y los eruditos algún dato, algún descubrimiento, va de los monumentos, ya de las bibliotecas y archivos, para cambiar radicalmente de opinión y poder decir, sostener v afirmar con todo aplomo, como punto indudable y resuelto por la historia, que la muerte del Santo no fué ocasionada por el mal trato que á su avanzada edad sufrió, sino por el alfanjazo que el feroz ministro de un rev sanguinario le descargó, cortándole á cercén la cabeza? Nada de eso; no se debe más que á los biógrafos del Santo que recogieron sin saberse donde, cuándo, como y de qué manera esc extremo de la tradición que andaba perdido ú oculto, como fuego sacro, bajo la piedra mercenaria. En resolución, que el P. Valenzuela admite como cimiento y origen de la versión que sustenta las memorias de los escritores que más se avecinaron à la muerte del Santo. ¿Es asi? Pues está conforme con la que sustentaron y admitieron los obispos de Jaén. Disiente en la clase de martirio y esa variante no reconoce otro fundamento que la posterior tradición recogida por los biógrafos? Pues está disconforme con ella.

¿Y qué biógrafos son esos? Exagerada parecerá esta afirmación; pero quizás no pasen de cinco, y

lo vamos á demostrar con la inflexible lógica de los números, del modo siguiente:

Se eliminan de los treinta escritores ó biógrafos:

- a). Por ser común á las dos versiones y sólo decir que el Santo fué Martir, sin distinguir la clase de martirio que sufrió:
- 1 Un Manuscrito de autor desconocido, que perteneció á Ambrosio Montesino.
- 2 Otro, también desconocido, al Maestro Peralta, el viejo.
- 3 y 4 Dos que heredaron de Gonzalo Argote de Molina sucesivamente D. Cristóbal Peralta, padre é hijo, de quién los adquirió por compra Don Martín Ximena Jurado (1).
- 5 Los canónigos de Jaén Dávalos y Ldo, Salazar (Catálogo).
- 6 D. Francisco Bermudez de Pedraza (Historia de Granada).

i. No son tan antiguos estos cuatro manuscritos como cree Ximena y supone el P. Valenzuela, en el mero hecho de hacerse eco de la divirja de la traslación desde Granada a Baeza del cadiver del Santo obispo y decirse que el mausolco de la puerta de la Lana de aquella iglesia catedral le fué dedicado, pues no reficiendose dichos manuscritos al tiempo en que se crigió el monumento, ni en honor de quién, implicitamente declaran que la antigüedad que tienen, no vá más allá de mediados del siglo XV. Sus autores, por lo tanto, no «pudieron valerse de datos suministrados por testigos contemporáneos del Santos, como sospecha el P. Valenzuela.

- 7 D. Fr. Blås de Tineo, Obispo de Termópoli (se refiere à Pedraza).
  - 8 Fr. Juan de Marieta (Catálogo de Obispos).
- 9 Fr. Pedro de S. Cecilio (Vida de S. Gonzalo de Amarante).
  - b). Los que no dicen que el Santo fuera Martir:
- i Gonzalo Argote de Molina (i)—N. de A., libro 2.", cap. 38.—
- 2 Gil González Dávila (Teatro Eclesiástico, Iglesia de Jaén, tomo 1.", pág. 247).
- 3 D. Justino Antolinez de Burgos (Historia de Granada, M. S.).
- c). Los que tampoco dicen que fuera Martir y solo lo hacen Mercenario, que no constituyen prueba:
  - 1 Fr. Bernardo de Vargas.
  - 2 Fr. Alonso Remón.
  - 3 Fr. Pedro Merino.
  - 4 Maestro Pedro Sánchez, Racionero de Toledo.
  - 5 Pedro de Alcocer, vecino de la misma ciudad.

<sup>1 ¿</sup>Qué valor daria Argote de Molina al testimonio de los des MS, de que fué dueño, cuando en su obra citada, al revés del P. Tirso López, solo dice que S. Pedro Pascual «floreció en santidad y en letras, y fué cautivo de los moros», sin añadir una palabra de su martirio! Y téngase en cuenta que Argote está reputado por Padre de la «Historia de Andalucia».

- 6 D. Tomás Tamayo de Vargas (Historia M. S. de Toledo).
- 7 Fr. Vidal Dubue, francés (Catálogo de escritores mercenarios).
  - 8 Speculum fratrum sacri O. S. Maria de Mercede.
- d). Los que, aunque escribieran, no se conocieron sus escritos, y ce citan:
  - r El Dr. Martinez, Prior de la Catedral de Jaén.
- 2 Fr. Fernando de Santa María (citado por Rus Puerta).
- e). Los que dicen que fué el Santo Martir del "mal tratamiento,;;
- 1 D. Sancho Dávila y Toledo (inscripción del Retrato del Santo).
- 2 Maestro Bartolomé Ximenez Patón, y Licenciado Ordoñez (Historia de Jaén).
- 3 George Braumo Agripense, italiano (Se duda si se refiere al Santo).
- Los que dicen que murió Martir el Santo por haber mandado el rey moro cortarle la cabeza:
- t Constituciones mercenarias aprobadas por Urbano VIII.
- 2 Hr. Panneels, italiano (Estampa con insignias de martirio).
- 3 Fr. Francisco de Santa Maria, Carmelita de Granada,

4 Mtro. Francisco Rus-Puerta, Prior de Bailén.

5 Fr. Juan de Villegas Pardo, mercenario de Jaén.

Examinemos ahora si la imparcialidad puede admitir como base segura de la versión mercenaria sobre el martirio del Santo, esas cinco biografías que le son favorables.

\* \*

1.º La de las Constituciones de los descalzos de la Merced, aprobadas por Urbano VIII. ¿Qué aprobó de ellas este Pontifice? ¿Los estatutos, los reglamentos, la ley fundamental, ó el Prólogo que contiene noticias puramente históricas sobre personajes, hijos de la religión mercenaria? Naturalmente su aprobación debió recaer sobre las reglas que se daban al instituto, no sobre las noticias biográficas ó históricas que era la parte accidental; porque á extenderse también á esta habría sido innecesario instruir los expedientes de beatificación y canonización del Santo, toda vez que en el mencionado prólogo se le dá ese título: Sanctus Petrus Paschasii Valentinus, gienneusis Episcopus a mauris captus el sevissime trucidatus, etc. Y si la Iglesia no

garantiza la verdad histórica de esta clase de lecciones del Breviario, como había de extenderse la aprobación de Urbano VIII á las noticias menos autorizadas del prólogo ó proemio de las constituciones de los descalzos mercenarios? Lo que estos debieron hacer, lo mismo entonces que ahora, fué no cubrir la debilidad ó poca seguridad de sus afirmaciones con el manto de la autoridad pontificia, sino señalar las fuentes de donde tomaron esos informes. No serian de cristalinas aguas cuando no las guiaron al cauce del Proceso; pero como nosotros buscamos los origenes, nos vemos obligados á darle el mismo que infiere un defensor apasionado de la versión mercenaria, Rus-Puerta, Sospecha este autor, que el "Ilemorial visto en Roma por Fr. Fernando de Santa María, Vicario general de la Merced, y en el que se dá, en absoluto, à San Pedro Pascual este título: Sanctus Petrus Valentinus, Episcopus Giennensis et Martyr, seria sacado del testimonio de los manuscritos pertenecientes à Montesino y Peralta (pues ambos lo llaman S. Pedro Martir) que para fin de su canonización se llevaron à Roma,.. Si esto es así y la indicación de Rus-Puerta se trueca en realidad, las noticias que sobre el martirio de nuestro santo obispo dá el prólogo de las arriba mencionadas Constituciones no pueden

remontarse más allá de mediado el siglo XV, porque de ese tiempo, como hemos dicho en nota anterior, son los códices ó manuscritos de Montesino y Peralta. Pero es el caso, que la noticia de las "Constituciones,, no se ajusta estrictamente à la de los manuscritos ó códices va relacionados, porque llaman Martir al Santo sin distinguir el género de muerte que sufrió, y por eso su autoridad es común á las dos versiones; á la giennense y á la mercenaria. Mas esta última dice, que el santo obispo cautivo, fué cruelmente degollado, v por consiguiente está conforme con la de las repetidas "Constituciones,, pues no otra cosa significa la frase savitis trucidatus que en ellas se emplea. De donde, pues, recogieron la especie los mercenarios? Y repetirá por todos el P. Valenzuela: "de la tradición,,; palabra ámplia, vaga, indeterminada, que ciertamente expresa una idea, pero que no la concreta, no la circunscribe à la esencia en que estriba la dificultad.

¡La tradición humana sin el apoyo histórico de la autoridad! Pues si la del martirio de S. Pedro Pascual se ostenta en el ancho y fecundo campo mercenario, cual delicada flor de subidos colores, ¿como no la recogió también el Maestre General Fray Nadal Gaver en sa Speculum, escrito con

abundancia de datos á mediados del siglo XV (1445, M. S.)? ¿Se ocultó á su perspicaz mirada, cual la verde fruta entre el ramaje del frondoso arbol, ó por ventura estaba todavía envuelta en las mallas de su capullo la purpurina flor que había de extender sus pétalos y hojas olorosas en el bien cultivado pensil mercenario dos siglos después (1615), al contacto de la vara mágica del comendador fray Melchor de Torres? Problemas son estos que para resolverlos se necesitaria poseer la ilustración y la paciencia de un benedictino, y por desgracia, carezco de tan hermosas é indispensables condiciones. Mucho serà si afirmo, aunque con temor, que no puedo considerar como fuente de tradición las "Constituciones,, de la descalces mercenaria, salvando siempre el respeto que por la aprobación pontificia de Urbano VIII merecen.

10.00

2." La estampa dibujada por Hr. Panneels con la inscripción siguiente: Bealus Frater Petrus de Valencia, Episcopus Giennensis et Martyr. Qui multa inter barbaros perpessus, corumque secvitium, et errores verbo, et scriptis confutans, gladio a eisdem jugulatur Granatæ 1300.

El P. Valenzuela adjudica á este autor—como á los demás cuvos testimonios obran en el Procesoel dictado de biógrafo del Santo. Supongo que será por considerar la estampa en conjunto, es decir, su inscripción y su grabado, ó sea el signo y la imagen. No negaré que pueda resumirse en un rótulo, en un epigrafe, en breves frases, en fin, la biografia de un personaje. La mejor de todas hizola con pocas palabras el sagrado Evangelista: Joseph virum Maria, de qua natus est Jesus; ni tampoco niego que las bellas artes, y en especial la gráfica y la plástica, tengan un idioma, aunque mudo, que hable poderosamente al alma por conducto de los sentidos. ¿Qué sentimientos de piedad y de ternura no excita por su brillante colorido y por el mágico fuego de la composición, el cuadro de Rubens representativo de la escena del Calvario, ó el de la Comunión de San Francisco? ¿Qué entusiasmo no conmoveria el espíritu de Miguel Angel cuando contemplando su admirable obra-la estatua del Legislador hebreo—golpeóle arrebatado las rodillas hasta hacer saltar el marmol, diciendo: "ahora habla, Moisés,,? ;No asociaron tan poderosos genios la concepción caleotécnica á la delicada ejecución artistica para producir un doble y armónico efecto en el espíritu y en los sentidos con la representación de una belleza suprasensible, es decir, por "razón del deleite espiritual que sentimos al percibirlas,,?

Pero aunque tenga gran expresión el dibujo, el grabado, la estatua, en fin, del personaje histórico ó ficticio que se represente y descubra en su semblante por sus lineamentos y colorido los afectos que le animan, pues "la cara es el espejo del alma,,; aunque el arte plástico así como el gráfico sea por su caracter esencialmente pragmático, esto es, de acción, ó con más propiedad, representativo de la acción, todavia tienen que auxiliarse de signos convencionales que declaren lo que fueron esos personajes reales ó supuestos, y cómo se l'amaron. Pero el signo ya sea alegórico, ya simbólico, va sea interpretativo del lenguaje, será más concreto ó más ámplio en armonía con las circunstancias que concurren en la vida de aquel sugeto representado por la imagen. La de S. Pedro Pascual, grabada por Hr. Panneels, reclamaba una larga inscripción, cual la tiene, porque el Santo no está dibujado en el momento de más relieve que señala la tradición mercenaria; su martirio. ¿No dice que sin tardanza, después de celebrar misa se puso de hinojos para dar gracias junto à la piedra que le había servido de altar y ara, revestido aún

de los ornamentos sacerdotales, y que en aquel instante se presentó el despiadado verdugo cercenándole de un tajo la cabeza? Pues este es el hecho culminante que debió trazar sobre el cobre ó madera el buril del artista. Así lo ejecutó á fines del siglo XVIII el notable pincel de D. Zacarias Velazquez en el hermoso lienzo que constituve el retablo del altar dedicado al Santo en el Sagrario de esta Iglesia Catedral de Jaén. No elige el artista aquel instante en que el filo de la cimitarra separa la cabeza del cuerpo, porque su representación había de quitar belleza á la obra; pero escoje aquel otro en que el verdugo levanta el brazo armado para descargarlo sobre el cuello de la inocente victima. Es un cuadro de composición, de correcto dibujo y admirable colorido que se reputaría como la obra maestra de Velázquez, si á él no se debiera también el Cristo escorzado, para la perspectiva, de igual tamaño, colocado como retablo de otro altar semejante en el mismo Sagrario. Se contentó Panneels con producir en estampa fina, como la llama Ximena, la imagen de un obispo "con hábito de la Merced, sosteniendo la mitra en las manos, diadema en la cabeza y resplandores que cercan una corona de flores sustentada sobre ella por dos ángeles, y una espada al cuello como símbolo de martirio,,; casi igual grabado al que ostenta el libro del P. Valenzuela, el cual parece abierto en boj (Xilografia) por F. Nicolás Recchia en 1897 que, por cierto, padeció una lamentable distracción, sin ofensa sea dicho; la de colocar en la mano izquierda del Santo la pluma con que escribe sobre un volumen, et macula originalis non est in te. Mas prescindiendo de la distracción indicada y de que no abone el buen gusto que el Santo tenga pendiente del cuello, detenido por las vértebras cervicales, el instrumento de su martirio, aunque solo sirva para simbolizarlo; como el dibujo no se refiere á ninguna escena de dicho martirio, el epigrafe ó rótulo es breve: "S. Pedro Pascual obispo y martir,.. No asi el del grabado de Panneels, que por fuerza había de ser más extenso, y á pesar de serlo no llena todos los extremos de la versión mercenaria, pues le faltó decir que fué degollado junto al altar: ad aram.

¿Pero qué autoridad puede concederse á la estampa mencionada, cuando la historia misma del arte dá al grabado dulce (será en cobre y por eso Ximena le llama fino) un origen "relativamente moderno,, pues su descubrimiento se atribuye en Italia al platero florentino Masso Finiguerra que á mediados del siglo XV (1452) lo descubrió al fijar

el esmalte negro en un porta-paz representativo de "la coronación de la Virgen,,? ¿Será, acaso, porque en la inscripción que al pié de la imagen de S. Pedro Pascual se lee y dá al burilista el título de biógrafo, dice: Beatus Frater Petrus, etc., cuando "estaba prohibido en Roma-donde parece se estampó-que se empleara el calificativo de Beato en documentos impresos ni pintados con atributos de santidad á los héroes del cristianismo que por sus hechos y virtudes lo merecieran, hasta que los declarara tales la Iglesia,.? Pues entonces no queda otro recurso que optar por uno de estos dos extremos: ó la estampa fué dibujada después de recaer sentencia favorable en el expediente de Beatificación, ó se infrigió la ley papal que lo vedaba. De todos modos, ya se atienda à la composición artística del grabado, que no reproduce ningún pasaje del martirio del Santo; ya se atienda á su antigüedad, que no puede remontarse à más allá de mediado el siglo XVII; ya á la inscripción, que no es sacada, como opina Ximena, del testimonio de los manuscritos de Montesino y de Peralta, ya, por último, à la prohibición de llamar Beato al que no estuviera declarado por el Pontifice, lo que viene á concluirse es, que la imagen referida, con la biografia complementaria, carece de autoridad y de fuerza para

acreditar y robustecer 'a versión mercenaria sobre el martio de S. Pedro Pascual.

100

3.º La que escribió el Rdo. P. Fr. Francisco de Santa Maria, Provincial de los carmelitas descalzos de Andalucia é historiador general de su orden. Va hemos trascrito anteriormente lo que dice este autor en la "inscripción carmelitana del convento granatense,, v en la "Historia de la reforma de Santa Teresa,, que es todo lo que sobre S. Pedro Pascual v su martirio se debe á la fecunda pluma de este biógrafo, para que de nuevo nos ocupemos de él. Añadiré, sin embargo, que, aparte de su bondad, ilustración y sinceridad-pues tan hermosas prendas atesoraba su alma-era tan apasionado de los falsos cronicones y tanta autoridad tenían para él, cuando no traslució el pio dolo de las actas de los santos mártires de Arjona, que el Padre Bivar le remitió, asegurándole que las había encontrado "entre los papeles de un amigo suvo docto y grave, (1). Y si en asunto de tal importancia se

Debo esta noticia al libro inédito del Dean D. José Martinez Maxas «Memorial sobre el culto que se da á algunos Santos en el Obispado de Jaén», propio del Sr. D. Félix García, inteligente anticuario de esta ciudad, que se ha servido lacilitármelo por mediación de mi buen amigo y sabio compañers. D. Ceistino Morrondo.

dejó cautivar la buena fé del P. Santa Maria ¿qué reparos iba à poner à un mero detalle—el de la clase de martirio que sufrió S. Pedro Pascual—cuando los mantenedores de la versión mercenaria respiraban como él un ambiente que tenía atrofiado (por decirlo así) el sentido crítico hasta de los más claros y perspicaces entendimientos de nuestra patria en aquella desdichada época? ¿Cómo ha de darse crédito al exiguo testimonio de este biógrafo?



lectoral de esta Santa Iglesia, á cuyos señores doy las más expresiyas gracias por su fina atención. El lector que guste comprobar esta noticia puede acudir á la «Real Academia de la Historia», donde existe otro ejemplar MS; se registra al cap. 18. Mas el cisterciense Biyar, comentador del «Dextro reformado» por su mismo autor Roman de la Higuera, no se contentó con enviar las actas apócrifas al P. Santa Maria, prior á la sazón de su convento de Baeza, sino que escribió también al obispo de Jaén, Cardenal Moscoso, desde Valladolid con fecha 4 de Diciembre de 1620, defendiendo sus actas contra otras de los mismos santos que había mandado al Cardenal un fraile que no nombra: «Las obligacione» (le dice) son dost una à la que me escribe el P. Prior de los descalzos de Baeza, me hace V. S. L de darme una reliquia de los santos mártires de Arjona, á quiên tengo dias há tierno afecto y devoción, porque le beso humildemente su mano agradecido y conjusto reconocimiento de merced tal: la otra a lo que se me opogede la contradición que tienen los Actos que yo é exihido con los que me dicen dió à V. S. L un Padre de otra Orden; no quisiera descubrir faltas agenas, y á no interponerse el escurecerse la gloria de Dios en la certidumbre de la verdadera historia de esos martires, por ningún caso lo hiziera aunque fuera á costa de micrédito, que éste poco importa; especialmente que este P, se me ha hecho acá grande amigo y le debo estimación y honra... El caso es. Sr. Ilmo., que este siervo de Dios es pobre y necesitado de socorro para sus caminos, etc.». (MS. de la Bibliot, Nac., citado por Godoy Alcantara, pag. 225).

4.\* La del Maestro Francisco Rus Puerta, que trascribe Ximena en sus "Anales,, á la página 255 y siguiente. Aunque este escritor acoge como verídicas en su "Historia eclesiástica de laén,, las fábulas, levendas y hasta triviales consejas, no se atrevió sin embargo á calificar de tradición (ofreciendo la palabra tantos ensanches) la muerte, que según los mercenarios sufrió en el cautiverio S. Pedro Pascual, sino que con un se cree, con un no se sabe con certidumbre y con un se entiende despachó el punto concreto que ahora estudiamos. Helo aquí textualmente: "Créese que este último libro (la impugnación de la secta de Mahoma) fué la ocasión de su martirio. Padeció muerte violenta por la fé, si bien no se sabe con certidumbre qué linage de muerte le dieron, aunque se entiende haber sido de cuchillo, cortándole la cabeza,.. Y hay que tener en cuenta, que este historiador, partidario declarado de los falsos cronicones, gozaba gran concepto de ilustrado; que era uno de los consultores del Cardenal Moscoso, "quién tuvo la desgracia, deseando siempre lo mejor, de estar rodeado de hombres doctos (pues no se conocían otros) adheridos á las fábulas de Román de la Higuera y sus parciales,, según afirma el dean Mazas; finalmente, que el poco escrupuloso histo-

riógrafo Rus Puerta, con los menos aún P. Vilches y D. Martin Ximena, recogieron de los Martirologios todos aquellos santos á los que no se les asignaba patria y á otros que debieron su origen á los tragmentos fingidos de Flavio Dextro, Julián Pérez y Luitprando, si no es ya que echaran mano á los Adversarios para enriquecer el santoral diocesano de Jaén; y gracias á que no se le tache igualmente de cómplice de Ximena en callar lo de la "rasura,, de las actas de los santos mártires Justo y Abundio, á quienes este triunvirato arrancó de Jerusalem y trasplantó á Baeza, como lo prueban Flores y el dean Mazas (1); sin decirse por esto que Bacza no pudiera tener propia y celestial milicia, cuando hasta su mismo nombre, según Argote de Molina, significa Bienaventurada.

Flores, «España Sagrada», tomo VII, tratado 10, página 110, capítulo IV con el epigrale: «Exc úyense de Baeza los Santes que se contrageron á ella en virtud de los falsos cronicones». Trar en la pág. 116 el facsimile de las actas con la raspadura y enmendatura, sustituyendo las palabras Iberazolima e Therazolimam por las de Razón y Berniam. «Manas en su «Memorial», cap. 26, dice: «No es temeridad pensar que Ximena fuese el que depravó la escritura, pero con tan poco arte que debajo del Razón se notaban los lineamentos del Therazolima. Ello es cierto que ninguno se hace más sospechoso de este frande, y cuando no fuera de su mano la rasura y enmienda debiera haberla notado de huma // cuando reconoció el instrumento, y no engañar tan sin verguenza al público». Tal fué la temeridad de estos escritores (Vilchez, Rus Puerta, y Ximena) que violentando su misma conciencia quisieron, que posuran por verdades sus ficciones».

Pues Rus Puerta, este embaidor de tantos brios, los moderó eficazmente en la 2.º parte de su "Historia,, que por dicha dejó inédita-cuando no afirmó en ella por modo positivo y categórico el martirio sangriento de S. Pedro Pascual: en cambio desplegó todos sus recursos y energias para dar à su patria (Baeza) el "escuadrón,, de mártires que de la primitiva iglesia le atribuyeron él v sus consocios. ¿Por qué esta variedad? Muy sencillo; porque, sin duda, crevó que de muchos mártires de las primitivas persecuciones no quedaron rastros ni más huella en la historia que sus nombres, y que de otros de más reciente época podrían quedar algunos documentos que de ser conocidos vinieran à desautorizar sus afirmaciones si nó coincidian. Asi me explico que simulara entusiasmo, actividad y exagerado celo, que más parecía obstinación, para conseguir el rezo y culto de los santos Justo y Abundio, como propios de esta Diócesis; y que, por el contrario, empleara frases vagas, indeterminadas y dubitativas, suprimiendo hasta el vocablo tradición, cuando se ocupó de la del martirio de S. Pedro Pascual. Se equivocó, sin embargo, en lo primero, como hemos visto; pero su instinto de historiador no le engañó en lo segundo, porque algunos años después, D. Martin

Ximena para aumentar y enriquecer sus "Anales, insertó, entre otros documentos dimanados de la iglesia de Jaén que obraban en la de Toledo, los que (aun siendo contraproducentes para su objeto) venían á justificar la duda embozada de Rus Puerta, pues digase lo que se quiera, esos documentos expedidos á raiz de la muerte del Santo en Granada, no indican directa ni indirectamente su martirio, como ya digimos, sino que hasta disipan la sospecha. ¿Qué valor, pues, ha de tener el testimonio de este escritor para que se invoque en abono de la versión mercenaria? Por lo que á mí respecta no le dov ninguno, y de lo que me admiro es de que todavía haya personas ilustradas y de gran concepto cientifico que hagan mérito de este escritor, auxiliar consciente de autores y fautores de "falsos cronicones,, que dejaron profundas huellas de su paso en la historia eclesiástica de Jaén.

0.0

5.º Cierro la série de biografias que abonan la versión mercenaria citando y especialmente encomiando la escrita por el Maestro Juan de Villegas Pardo. Su trabajo que nos trasporta á los áureos tiempos de nuestra literatura, no es nada inferior á

los que por el mismo estilo brotaron de la fecunda y clásica pluma de Rivadeneira. Por su sencillez y naturalidad, por la elegancia y pureza de su dicción, por la fluidez y armonia de su lenguaje, por la justa proporción de los periodos é ilación lógica de ellos, por su elocución, en fin, que atrae, persuade, conmueve y encienden en el alma los más tiernos y piadosos sentimientos; por todo esto, la breve y compendiosa "Vida del Sexto Obispo de Iaén Don Pedro el Martir,, del mercenario Villegas Pardo, es un modelo perfectisimo digno de ser conocido, que coloca à su autor en el número de los más reputados hagiógrafos. ¡Con qué maestría, con qué delicadeza y suavidad de contornos nos presenta la interesante figura de S. Pedro Pascual consagrado en el cautiverio à consolar y socorrer los desventurados cristianos que como él lo sufrian; à enseñarlos, instruirlos en los santos misterios de nuestra fé y apartarlos de sus pecados, llegando basta rescatar el número de cautivos débiles que sus menguadas rentas permitian! Sientense palpitar, por decirlo así, las entrañas de misericordia del siervo de Dios removidas por el fuego de la caridad de Cristo. Con delicado primor, cual artista de la palabra, desarrolla Villegas en el relato dos episodios que admiran y enternecen; es uno de ellos aquel en que

sorprendido el Santo por el rey moro y preguntándole que llevaba debajo del manto (pues le advertia bullo), respondió con presteza: "unas flores,;; y flores aparecieron en lo más crudo del invierno, los residuos de pan y viandas que el santo Obispo llevaba, según su costumbre, á los afligidos y famélicos cautivos; "conque el Santo prosiguió su camino, y el rey se quedó como corrido,, acaba Villegas. El otro es, cuando una mañana salió el Obispo á la puerta del baño buscando quien le ayudara la Misa, y se le ofreció un hermoso niño como de cuatro años, con su jaquetilla y bonete à manera de cautivo. Después de haberlo examinado y acabada la Misa sostuvo el Santo un largo coloquio con el nino; aquel preguntaba y este respondia. "Quien es la Santísima Trinidad?, Respondióle tan altamente, dice Villegas, cual el Obispo jamás había oido. Hizole esta otra pregunta: ¿"Quién es Jesucristo?,,—Y contestó: "Pedro, yo soy Jesucristo: he aquí las llagas de mi Pasión; y por los niños y cautivos que has rescatado quedándote en prisiones, me has hecho tu prisionero,,, "Desapareció el niño (concluye diciendo el autor) quedándose el santo obispo D. Pedro en éxtasis, del cual volvió al cabo de una gran pieza bañado en lágrimas, efecto del gozo que su alma tenía con los favores recibidos

de Cristo,.. Sustráigome, por el momento, al influjo místico que en mi alma ejerce esta biografía, para ocuparme de un punto, de un mero detalle relacionado con el martirio de S. Pedro Pascual.

Declara el Maestro Villegas al principio de la biografia, "que mayores noticias del Santo habia hallado en Granada que en laén; que un monje cartujo de aquella ciudad, Fr. Sancho de Noriega, le envió algunas apuntaciones tomadas de un manuscristo, del que era autor el Ldo. Martinez, capitular de la iglesia de laén, que estaba en poder del arzobispo D. Pedro de Castro y Quinones, y esta declaración repite en la mencionada biografía, con motivo del martirio del Santo, por golpe de alfanje, anadiendo que el P. Noriega le certificó haber visto el citado manuscrito en poder del arzobipo de Granada. De que existió el licenciado Martinez, dignidad de Prior de la Catedral de Jaén, nadie lo duda; porque en la sección de Manuscritos de la biblioteca del Escorial hay uno compuesto por S. Pedro Pascual (la "Impugnación de la secta de Mahoma,, copia del códice original) en cuyo fin hay esta firma: Licenciatus Martinez, Prior. Otro volúmen hay en la misma sección con la copia de otros tratados compuestos por el Santo, con una cláusula al fin de ella que manifiesta haberse acabado de escribir su traslado el "Miércoles 20 días de Marzo del año de nuestro Salvador Jesucristo 1392,.. La personalidad, pues, del prior Martínez y su cualidad de buen copiante están comprobadas.

Lo que no lo está es que fuera autor de una "Vida,, del Santo, y hasta llego á creer que nunca la escribió. Se dirá que el P. Noriega y el capellán de Santiago de Jaén, D. Benito Gómez, aseveran lo contrario, pues el primero certificó á Villegas "haber visto el manuscrito en poder del arzobispo de Granada D. Pedro de Castro,, y el segundo declaró en el mismo proceso de canonización, "que el cardenal D. Baltasar Moscoso obispo de laén poscía una copia, pero la perdió en un viaje que hizo á Roma,.. No dudo de la veracidad de dichos sugetos; lo que pongo en duda es la legitimidad de los mencionados documentos, pues hay que tener presente que sobre esos prelados de Granada y Jaén cayó una verdadera nube de memorias, dictámenes, actas, invenciones, copias y papeles apócrifos, capaces de trastornar el seso, y más persuadidos los autores de ellos de la credulidad piadosa de tan santos varones.

No me detendré en explanar las pruebas que hay para calificar de ilegitimos esos manuscritos á

que se refieren Villegas y Gómez, porque como son indirectas se les negaría eficacia, y basta con indicarlas. Si el prebendado Martinez escribió en 1392 ó en 1428 la biografía que se le atribuye, cómo no la unió á la copia que hizo de las obras de S. Pedro Pascual, á las que parece consiguiente estuviera unida por pedirlo así el complemento del trabajo? ¿Cómo no la dió á conocer, por lo menos, á sus amigos y compañeros de la corporación capitular, tan interesados como él-cual debe suponerse-en que se perpetuaran las noticias exactas y veridicas de un prelado que por su ciencia, virtudes y muerte gloriosa daba lustre y esplendor á la Santa Iglesia de Jaén? ¿Cómo pasó desapercibida para los autores de los manuscritos biacienses de mediados del siglo XV, para Gonzalo Argote de Molina, á quien pertenecieron dos de estos manuscritos y los libros del Santo (copiados por Martinez) que después regaló al rey Felipe II para la biblioteca del Escorial, y para los canónigos de laén Dávalos y Salazar, y para los obispos Sarmiento de Mendoza y Dávila de Toledo, y hasta par el mismo Ximena Jurado que aún siendo gentilhombre del cardenal Moscoso y después su secretario de cámara en el arzobispado de Toledo, ignoró que dicho prelado hubiera poseido y luego

perdiera en el viaje de Roma la copia de tan interesante biografia, como justifica el detenido examen de las no pocas páginas que dedica en sus "Anales,, á S. Pedro Pascual y á las incidencias del pleito promovido? Pues bien, revelaria una modestia inexplicable en el prior Martínez y un abandono punible de sus herederos, por largas generaciones, la sistemática ocultación de aquel trabajo biográfico, hasta que llegó el feliz momento en que el poseedor de ella rompiera el silencio (dos siglos después de haber sido escrita) para remitir un traslado al cardenal-obispo de Jaén, y antes otro al arzobispo de Granada; y gracias al de este y al autorizado extracto que de él hizo el cartujo D. Sancho Noriega y facilitó al Maestro mercenario fray luan Villegas Pardo, podemos conocer nosotros lo esencial de ella.

Prescindo, pues, de esas pruebas inductivas sean más ó menos eficaces, que no lo discuto, y reconociendo la posibilidad de que compilara esa biografía el Doctor Martínez y que "es de presumir alcanzara los manuscritos originales de S. Pedro Pascual y conociera las noticias y tradiciones sobre su vida por medio de personas que las habían recibido de testigos oculares y contemporáneos del mismo Santo martir, por cuya causa se podía tener

por uno, no solo de los más antiguos, sino de los más autorizados biógrafos,, como dice el P. Valenzuela (pág. 493 y 494), y finalmente, proclamando la veracidad de los padres Noriega y Villegas Pardo, cuya buena fé no admite duda, recojo toda la dificultad en este argumento: Pues si la biografía que se atribuye al Doctor Martínez es verdadera, las noticias que de S. Pedro Pascual se dán en ella deberán ser también verdaderas y estar conformes con las que la historia ha hecho públicas tomándolas de documentos fidedignos; es así que las noticias de aquella disienten mucho ó son contrarias á las de la historia, luego la vida ó biografía que se cita es apócrifa.

Que las noticias del manuscrito biográfico no están de acuerdo ó son contrarias á las que nos ofrece la historia, se demuestra con los siguientes pasajes: dice la biografía, 1.º "S. Pedro Pascual fué obispo titular en Toledo donde sirvió y administró el pontifical del arzobispo de aquella ciudad,, (1262, ó 1268); y nosotros sabemos por la Bula de Bonifacio VIII Licet ad universas orbis Ecclesias, de 27 de Febrero de 1296, que fué consagrado ese mismo día en Roma, obispo de Jaén; 2.º "el Santo fué electo Obispo, por los capitulares de Jaén por los años 1294 algo más ó menos,, y esto

tampoco es cierto; pues debió su elección al Pontifice por la renuncia que hicieron apud sedem apostólicam el canónigo D. Fortun García y el Dean D. Juan Miguel del mejor derecho que cada cual de ellos alegaba de la elección capitular, como lo comprueba la Bula va citada v la de preconización Meritis tuar, fecha 13 de Febrero del mismo año. 3." "el Santo se iba á Granada con salvoconducto del rey moro para visitar á los cautivos, socorrerlos y confortarlos en la fé, etc., hasta que en una entrada que hizo se quedó cautivo por orden del rey,; y no hay nada de eso, pues consta por la Bula Amaricavit del mismo Papa (15 de Marzo de 1298) dirigida al Santo condonándole la deuda de mil florines en favor de la Cámara apostólica, que volviendo de su santa v pastoral Visita á la ciudad episcopal, los moros, apostados en celada en las inmediaciones, le hicieron cautivo con algunos clérigos y legos de su comitiva y los entregaron al rey de Granada, quien mandó encerrarlos en una miserable prisión hasta que fueran rescatados; 4." y para no hacerme interminable, "que los canónigos de la Iglesia de Jaén dieron encargo á los mercaderes catalanes (residentes á la sazón en Granada) que tratasen del rescate con el rey moro, el cual pidió una grande suma de dinero, aunque no consta cuanto fuese,; todo lo cual carece de exactitud, porque la Bula Nuper de Bonifacio VIII (29 Enero 1300) dirigida à los arcedianos D. Fernando Ibañez, D. García Perez y tesorero D. Juan Sánchez, "les intima que de los fondos de Cruzada de Jaén destinados à la redención de quutivos, tomen hasta dos mil doblas de oro para entrar en las cinco mil que S. Pedro Pascual había prometido al fijarse el precio de su rescate,...

Mas si por la falsedad de las noticias señaladas en la biografia atribuida sin fundamento al prior Martinez (colocado sobre tan alto pedestal) manifiestan que es apócrifa, por las siguientes se demuestra que está confeccionada en tiempos muy posteriores, ó sea á principios del siglo XVII; porque afirmar que "S. Pedro Pascual fué religioso de Santa Olaya (llamados así los de la Merced) y que el martirio consistió en cortarle con un alfanje la cabeza que después pusieron en una escarpia,, es manifiesto anacronismo en orden á los documentos que se pueden invocar, pues ninguno de ellos, ni aún los antiguos escritores, como son los de los códices biacienses, indican que el Santo fuera fraile, ni declaran la clase de martirio que sufrió. Una y otra especie germinó en el campo mercenario y no pueden remontar su existencia á más atrás de pro-

mediado el siglo XV; pero si se quieren atribuir estas noticias, no al manuscrito de Martínez, sino á las adquiridas por Villegas, sin duda las recogió este en Granada donde se llamó á los mercenarios "frailes de Santa Olaya,, mientras que en Jaén se les nombró "de San Sebastián,.. De la misma procedencia será también la de que la "Iglesia de Jaén remitió á Granada el dinero del rescate de su obispo, quien después de haberlo consultado toda la noche con Dios, que es el Padre de las luces, tomó resolución de no salir del cautiverio. Yendo, pues, al rey le dijo que le había de dar por aquel dinero tantos cautivos (mujeres, niños y otros) los que él nombrara, y que en otra ocasión se rescataría él; de lo que el rey se alegró mucho, porque con ello se prometia nuevo precio y más ganancia,.. Como si este acto heróico, á ser cierto, no fuera bastante, lo refuerza el Rmo. P. Valenzuela diciendo en la página 267, que "el Santo recibió dos veces el dinero para pagar su rescate; dinero que él empleó para redimir á los que más lo necesitaban,, y hasta añade (en la 294) que "el moro se proponia por tercera vez hacer un buen negocio, sabiendo que los cristianos no habían renunciado á tentar de nuevo la redención del santo obispo,...

No me extraña que el Maestro Villegas haga

aquella afirmación, por cuanto carecia de noticias positivas que la desvirtuaran; pero si que el Padre Valenzuela recoja y dé valor á esas leyendas (que de tal califico á las tradiciones sin pruebas) en un libro como el suyo, que más sabor tiene de polémica que de biografía. Si se redujera á esto nada más, pase; porque la vida de los santos, aunque sea conveniente que siempre vayan ajustadas á la historia, no demandan su comprobación documental, y pueden, por lo tanto, introducirse en ellas breves y discretas invenciones que depierten el buen gusto literario y hablen á la imaginación con piadosa libertad; mas sostener una continua batalla y disparar bala-rasa contra todo el que discrepa, aunque sea "timidamente,, de la opinión del autor, ó no tenga por incontestables sus afirmaciones en puntos históricos aunque carezcan de los justificantes que hasta la más indulgente crítica reclama, si es que no emplea á la vez raciocinios que repugna el buen sentido, es exponerse á que la rectificación suria sin demora, como en el caso presente.

¿No otorgó Bonifacio VIII á S. Pedro Pascual (cuando lo preconizó obispo de Jaén) la gracia de que retuviera por un un trienio la posesión del curato de S. Miguel de Transmuros para que disfrutara sus emolumentos, en atención á lo mucho que empobrecían la diócesis de Jaén las frecuentes irrupciones de los sarracenos? ¿No le condonó (15 Marzo de 1298, estando ya cautivo el Santo), la obligación de los mil florines de oro en favor de la Cámara apostólica y Colegio de cardenales, que había vencido en 25 de Diciembre de 1297, y que á fin de obtener prórroga de pago el Santo escribió oportunamente al Papa? ¿No comisionó éste al chantre de Jaén (7 de Mayo de 1298) para reprimir á los invasores de los bienes de la Mitra y obligarles á satisfacer en justicia á los procurado-. res del Obispo cautivo, bajo censura inapelable de excomunión? ¿No mandó á ciertos dignidades—ya citados—de la Catedral de Jaén, que de los fondos de Cruzada para la redención de cautivos tomaran hasta dos mil doblas de oro para entrar en las cinco mil que el Santo había prometido al fijarse el precio de su rescate, según consta de la bula expedida con fecha 29 de Enero del año 1300? ¿V no dirigió una encíclica en ese mismo día, á los arzobispos, obispos, abades y priores de España encareciéndoles la necesidad que tenía de su caritativo concurso San Pedro Pascual para salir libre de su cautiverio? :Ciertamente es asi, y se comprueba por las Once Bulas inéditas de Bonifacio VIII que el sabio y Rdo. P. D. Fidel Fita (de

la Compañía de Jesús) publicó el año 1892 en el "Boletín de la Real Academia Española de la Historia,, tomo XX, cuaderno 1.". Pues entónces queda plenamente demostrado que la Iglesia de Jaén, por muchos esfuerzos que hiciera, no pudo reunir el precio del rescate, y que el Romano Pontifice tuvo que arbitrar medios extraordinarios con el desco de lograrlo.

¿Lo consiguió al fin? Esto es lo que no consta, ni se justifica por documento alguno; sin embargo, el P. Valenzuela afirma que se reunió el rescate y que lo llevaron á Granada los redentores. No sé de donde habrá tomado esa noticia, como no sea de la tradición á que siempre apela; pero si que hace (pág. 260) el siguiente cómputo: "las bulas expedidas en Roma el 29 de Enero de 1300, debieron llegar á más tardar á España en Abril ó Mayo del mismo año. Dando otros tres meses de tiempo para reunir los fondos y mandarlos á Granada, podemos suponer con toda verosimilitud, que S. Pedro Pascual tuvo en sus manos por segunda vez el precio de su rescate, por el més de Agosto de 1300, esto es, tres meses antes de su martirio,.. No prevé el P. Valenzuela en su cómputo las dificultades y entorpecimientos que podían ocurrir para allegar el total del rescate; mas no niego la posibilidad de que se reuniera. Lo que tengo por insólito es el diálogo que dice sostuvieron los redentores mercenarios con el Santo para convencerle de que se debia aplicar á libertarlo de su largo cautiverio la suma que con tantos afanes se había conseguido completar. No bastaron reflexiones, argumentos ni ruegos; "aquel singular cautivo se obstinaba en permanecer en la esclavitud con el mismo empeño que los demás suspiraban por la libertad,, dice el P. Valenzuela (pág. 262), á quién dejo la responsabilidad de la frase subravada, cuya aplicación no la tengo por muy exacta cuando se trata de un santo; pero en fin, el que ahora recoje nuestro respeto v veneración, se mantuvo firme en su propósito y no se venció á las humildes ni fervorosas súplicas de los redentores, es lo que deberá significar aquel vocablo.

Como el propósito que descubre el novisimo y docto biógrafo es hacer resaltar con esmero la heróica caridad del Santo obispo y el desco vehemente de padecer el martirio por Jesucristo, pone en su boca, como respuesta á los redentores, estas tiernas y hermosas palabras: "será más agradable á Dios que ahora, cual la otra vez, se invierta el dinero traido para rescatarme, en redimir á tantos niños y mujeres que están en peligro de perderse....; dejadme vosotros acabar los pocos días que me restan de vida en el cautiverio donde pueda sufrir algo por amor de Jesucristo para imitarlo siquiera en las ignominias, y derramar por su amor esta sangre vil que la nieve de los años comienza á helar en mis venas, como él derramó la suya preciosisima por mí,...—Y concluye el biógrafo: "Vista la inutilidad de insistir en el rescate del Santo, los redentores procedieron á redimir los niños y mujeres que él mismo les indicó,...

Por más interesante y conmovedor que el diálogo sea, fuerza es declarar que pugna y aún está en completa oposición con lo que nos dicen los documentos auténticos, v basta citar uno solo de ellosla Enciclina de Bonifacio VIII-para demostrarlo así. Dos puntos se comprueban con ella; primero, que S. Pedro Pascual descaba salir del cautiverio: "Habiendo sabido por informes fidedignos (decía el Papa) que dicho obispo angustiado por los horrores de la carcel, para verse libre de la esclavitud y de los tormentos de las cadenas prometió pagar cinco mil doblas de oro por su rescate, etc,;; y segundo, que el Supremo Gerarca de la Iglesia tenía formal empeño y voluntad inquebrantable de que así sucediera, allegando al efecto los recursos que podía, y rogando y exhortando á los prelados de España

para que cooperaran con apresuramiento y liberalidad (celeriter et liberaliter) à hacer efectiva la suma crecida del rescate: "No bastando (les escribía) las menguadas rentas de la iglesia de Jaén para aprontar la mencionada suma, rogamos y exhortamos muy de veras á todos vosotros, y suplicamos por Cristo, Hijo del Padre, que por reverencia á esta Santa Sede, os apresureis á remediar caritativamente por vosotros mismos, por vuestros religiosos y por otras personas, las angustias y sufrimientos del obispo cautivo, aumentados de propósito, según se cree con razón, por la malignidad de sus carceleros; y así ayudado con la oportuna intervención de vuestro socorro, se vea libre de sus cadenas, y vuelva á gozar de las dulzuras de la antígua-libertad,.. Hasta aqui lo que pide nuestro propósito.

V como los documentos fehacientes encierran virtud indisputable para extirpar ya sean antiguas como nuevas tradiciones que no concuerden con ellos, quedan totalmente desautorizadas, cual ésta que recogió en flor el Maestro Villegas, júntamente con los ensanches que le dá y glosa con que la exorna el moderno biógrafo de S. Pedro Pascual; y digo glosa ó comentario, porque á esto se reduce en definitiva el coloquio ó diálogo ficticio que desarrolla entre el Santo y los redentores;

diálogo, por cierto, que bien pudiera continuarse, sino con tanta gallardía, al menos con más veracidad, de la siguiente manera:

Señor, recurristeis al Santo Padre informándolo de vuestra desgracia y del ofrecimiento pecuniario que hicísteis, deseoso de recobrar la libertad perdida; y el Padre común de los fieles condolido de vuestro infortunio y "porque las injurias hechas á los prelados de la Iglesia, ministros de Dios que tienen cargo de la grey del Señor, afectan á la Silla Apostólica, ha empleado de buen grado toda su actividad y solicitud para que seais desatado de vuestras cadenas, apodéis ahora variar de dictámen y hacer ineficaces los esfuerzos del Sumo Pontifice para conseguir vuestra libertad? ¿No inclinaria vuestra decisión á calificar de inconsecuente tal conducta, al mismo tiempo que no muy en armonía con la obediencia debida al superior gerárquico? ¡Y no jurásteis, preconizado obispo de Jaén, ser obediente al Romano Pontifice aun en el mismo cautiverio (capiantur mala captione), y después en el acto mismo de la consagración episcopal, no recibisteis el Evangelio del reino de Dios para que lo predicárais al pueblo cristiano que se os había encomendado: populo tihi commisso? ¿Qué os detiene, pues, para gozar de la libertad que noso-

tros en cumplimiento del mandato que traemos, estamos decididos á proporcionaros? ¿El deseo de sufrir el martirio? Ved, Señor, que la obediencia os lo ofrece, pues "no solo la efusión de sangre se reputa por confesión de fé, sino que también la servidumbre sin mancha de un alma piadosa, es un martirio de cada día (1),, y que ningún acto de virtud, ni el repartimiento á los pobres de todos los bienes propios, ni aun el mismo martirio puede ser meritorio si no vá junto con la obediencia (2),... Si lo que os detiene es el amor á los cautivos, ved que teneis otras ovejas que no están en este aprisco y es necesario que oigan vuestra voz (3); si estais temeroso de que las cándidas doncellas, los inocentes niños y aun robustos varones en fuerza de los bárbaros tratamientos, ó seducidos por los alhagos de una religión sensual puedan renegar de nuestra santa fé, tened presente que para preservarios de tamaña desdicha le dejais el libro que habeis escrito impugnando la secta de Mahoma y defendiendo la lev evangélica de Cristo; mas si no

i «Non solum enim effusio sanguinis in confessione reputatur, sed devota quoque mentis servitus inmaculata quotidianum martyrium est». (S. G. Ep.)

<sup>2</sup> S. Tho. 2, 2, q. 104, art. 3, 3 «Et alias oves habeo quæ non sunt ex ovile, etc.» (Joan. cap. X. v. 16).

bastase esto, el Señor les infundirá su Espíritu de fortaleza para confesar la fé y hablar por ellos, como lo infundió en las dos Eulalias, de Mérida y Barcelona, en los dos niños Justo y Pastor, que desde la escuela fueron, llenos de regocijo, á sufrir el martirio, y en los dos levitas Lorenzo y Vicente, que todos reinan gloriosos con Cristo. Por otra parte, Señor, el mandato imperativo que hemos de cumplir reclama la entrega inmediata del rescate para que no se retrase vuestra libertad y demos sin tardanza la vuelta á laén, donde contando las horas y lleno de ansiedad os espera vuestro pueblo; ¿cómo nosotros hemos de frustrar tan legitimas y seguras esperanzas secundando vuestras miras y propósitos, si por santos y caritativos que sean se apartan totalmente del único fin que tiene nuestra misión? ¿Qué descargo aceptable podríamos dar al administrador Apostólico de vuestra diócesis? Si al menos la cantidad que se nos ha confiado os perteneciera por algún título, podríais alegar vuestro derecho y ejercitarlo ante quien procediera; pero cuando no es así, y á mayor abundamiento vuestra jurisdicción está impedida y no la podeis recobrar hasta quedar libre de estas prisiones, ¿cómo vamos á sincerarnos de los fundados cargos que se nos hicieran ni á eximirnos de las múltiples responsabilidades en que incurriríamos? Ved aquí, Señor, expuestas con todo respeto, pero con cristiana libertad, las razones que tenemos para no poder convenir en que la gruesa suma de vuestro rescate se aplique, según deseais, al de otros cautivos. A esto nos obliga la obediencia y el sagrado deber de llenar nuestro ministerio.

Con una contestación asi-aunque de más airoso corte y atildada frase-habrian puesto los redentores, fueran ó no mercenarios (que en ello no me entrometo), lógico y natural remate al diálogo. El autor de éste dando por cierto el hecho de que el dinero para el rescate del Santo, por su "inquebrantable resolución,, se invirtió en el de cautivos por él designados; cuyo acto, que tiene por "improbable,, el Rdo. P. Fita y vo por inconciliable con lo que se desprende de los documentos ya citados, no puede servir, aunque otra cosa afirme el Reverendisimo P. Valenzuela, "de argumento principal para alabarle, por ser su más preclaro timbre de gloria,.. De ello cúlpese el P. Valenzuela á sí mismo, y no á otro, por haber admitido como "cierto, (tomado de insegura tradición) un hecho que él mismo califica de "probable,, aunque sea "sobre todo heróico y sublime,...

Pero viniendo á lo práctico y arrancando de

positivas bases, puede resumirse la disquisición en el siguiente argumento, único que tiene valor histórico: ¿puso en libertad el rey granadino á S. Pedro Pascual? No. Pues entonces no se satisfizo el precio de su rescate; en otro caso y aún contra la voluntad del Santo, aquel régulo habria dado orden á sus soldados para que á él, con los que pertenecían à su comitiva y redentores, los pusieran al otro lado de sus fronteras, por la parte de Jaén. ¿Llegó el rescate á la corte musulmana cuando el Santo estaba enfermo, ó había muerto? No se infiere siquiera con visos de probabilidad, si bien en el primer caso lo habrían conducido los suyos con aquellas precauciones que su delicada salud reclamaba, ó su cadaver, en el segundo; que no habría sido, por cierto, el primero, pues otro Pedro (y fué el que se tituló, no ya de Baeza, sino de laén, en 1249) murió viniendo de la peregrinación á Nuestra Señora de Rocamador (Francia), y lo trajeron á enterrar á su iglesia catedral. No sucedió lo mismo por desgracia, aunque otra cosa digan las levendas biacienses, con S. Pedro Pascual; luego ni gozando este de buena salud, ni estando ya enfermo, ni aún muerto-pues los cristianos dieron á su cadaver honrosa sepultura-llegó á poder del rey moro el dinero del rescate. Lo reunieron al fin, y se

aplicó después á la redención de cautivos? No lo sabemos, ni es objeto de nuestras investigaciones.

Notaré, para terminar, el examen que vengo haciendo de la biografía "del Sexto Obispo de Jaén,, por el Maestro Villegas, la contradicción en que incurre al ocuparse del martirio del Santo. Dice que "de este (v son textuales las palabras) hablaron siempre con grande veneración de su santidad y martirio los señores obispos de Jaén, y el señor don Sancho Dávila y Toledo por tal lo tiene, como consta del rótulo que le puso... Así es en efecto; pero el obispo D. Sancho Dávila dice en el citado rótulo, que "el Santo obispo D. Pedro murió cautivo y martir del mal tratamiento que le hicieron los moros,, y el Maestro Villegas dijo antes que "con un alfanje le cortaron la cabeza, y después pusieron en una escarpia,.. ¿Cual, pues, de estas dos noticias tuvo el Maestro Villegas por más segura, la del obispo D. Sancho que fué la última que recogió, ó la atribuida al prior Martínez que fué la primera? Lo ignoramos; tal vez creyera que ambas se podian armonizar. Y no se equivocaba en cuanto al martirio; pero si en cuanto à la clase de él, precisamente en lo que discrepan la versión giennense y la mercenaria; nada más que en el indicado accidente, pero accidente esencial, que no declarándole parti-

dario del uno ni del otro, y unida tal indecisión á los errores ya señalados en su biografía, hace que ni aun ésta se pueda contar entre las pocas que sostienen la versión de que el Santo fué degollado, por más que se reconozca el mérito literario de ella. Queda, pues, demostrado con toda amplitud, que de los cinco biógrafos favorables á la versión mercenaria, ninguno puede reputarse ni aun como eco cierto y seguro del sangriento martirio de S. Pedro Pascual. Es verdad que escribiendo en el siglo XVII no pudieron recojer más exactas noticias; pero lo extraño es, que los posteriores, incluso los modernos, si por acaso se han detenido en este interesante punto, no han logrado esclarecerlo, aportando pruebas convincentes y definitivas. El único llamado á efectuarlo, atendida su ilustración y los poderosos medios de que dispone, era el P. Valenzuela; pero nada nuevo añade en la completa é interesante "Vida,, del Santo que acaba de publicar: todas sus noticias son repetición y amplificaciones de las acumuladas por Rus-Puerta, Vilchez, Villegas, Ximena, Colombo y otros de la misma escuela; y cuando quiere aumentar algo por su cuenta, produce contrario efecto al que él se propone. No son, sin embargo, sustanciales tales acrecentamientos, pero son bastantes para probar,

que ni existen ni existieron otras noticias de más importancia, y hacer patente que su único deseo es, como el de los demás biógrafos, "llenar los huecos de la historia del Santo á falta de datos comprobados y de documentos fehacientes, con hipótesis más ó menos verosimiles,, (pág. 138). Veamos algunas de ellas.

\* #

No me sorprende que el P. Valenzuela, afanoso por hacer creible el martirio de S. Pedro Pascual según la versión mercenaria, y por inclinar el juicio para que pueda prestarle asenso sin violencia alguna, antes al contrario, con la mayor naturalidad, cual se desprende del arbol la sazonada fruta, recoja en apretado haz hechos supuestos, á los que bien pueden llamarse "causas predisponentes,, de dicho martirio, ni tampoco me extraña que, como "determinante,, reproduzca la alegada por el Maestro Villegas, à saber: el libro "contra la secta de Mahoma,, que escribió el Santo, poco antes de su muerte; mas lo que suspende el ánimo y maravilla, es que agregue estas palabras: "á medida que redactaba la Impugnación de la secta mahometana iba haciéndola copiar por amanuenses

cristianos instruidos y capaces, multiplicando el número de copias; de suerte que al terminarla, que debió ser en los últimos meses de 1300 y poco antes de su glorioso martirio, pudo cómodamente repartirla entre los cristianos y musulmanes, y enviar al mismo rey Muley Mohamad un ejemplar, recomendándole su lectura como único medio seguro de salvar su alma,, (pág. 291).

Y digo que suspende y maravilla, porque parece imposible que un biógrafo, y más siendo moderno, pueda hacer esas afirmaciones paradógicas. ¿Pues no consta por las bulas auténticas de Bonifacio VIII que el Santo estaba aherrojado en estrecha y lóbrega mazmorra? ¿Cómo había de ser facil que además se instalara en ella un completo escritorio ú oficina con personal bastante para sacar copias del libro, que no serian en corto número cuando asegura-gratuitamente, por supuestoen la página 294, que "Mohamad,, prohibió bajo pena de la vida á los moros y cristianos de su reino que conservasen en su poder el odiado libro,,? (Odiado por los moros, nunca por los cristianos, debió añadir). ¿Pero de qué arsenal extrae estas noticias nunca oidas? No lo sabemos; mas lo que puede asegurarse sin temor es, que de este hecho no tuvieron conocimiento los historiadores y cro-

nistas de aquellos tiempos: de otro modo habrían tachado á Mohamad de secuestrador de manuscritos con más razón que cerca de un siglo después y por simples rumores, adjudicaron tal calificativo á D. Enrique II; bien que el monarca castellano tuviera la suerte-fuera ó nó verdad-de incautarse y destruir todos los escritos favorables al reinado de su hermano D. Pedro, incluso la problemática y nunca conocida "Crónica,, del obispo de Jaén D. Juan de Castro; mientras el granadino, á pesar de la pena de muerte promulgada, se le evaporó con algún cautivo que viniera á Jaén un ejemplar de la "Impugnación de la secta de Mahoma,, al que por fortuna acompañaban, además, el de otros libros que el Santo escribió en el cautiverio, por más que al hacer por mi cuenta la "afirmación histórica,, subrayada me exponga á que el P. Valenzuela segunda vez (pág. 408) la califique, sin razón y con crudeza, de falsa, como le probaré en su lugar oportuno.

¿Pero qué "amanuenses instruidos y capaces,, serían aquellos que tan á punto estaban para que S. Pedro Pascual, poco antes de su muerte, pudiera difundir entre el pueblo morisco y cristiano de Granada las numerosas copias que de su libro hicieron? Sin vacilación se puede decir que no pudieron ser otros que los llamados cautivos de rescale, porque esperando recibir éste cuando menos se esperaba, los tenían relevados de toda clase de trabajos serviles, y podían dedicarse á lo que más les pluguiera, aunque conviene advertir que siendo nobles, estarían más habituados á manejar la espada que la pluma, y si ricos mercaderes y acomodados labradores, serían sin duda competentisimos en sus respectivas profesiones, pero de muy ligera instrucción literaria, insuficiente para poderse dedicar á trabajo tan entretenido y delicado. No crea, pues, el P. Valenzuela que habría sido facil hallar entre los cautivos de Granada el número de pendolistas que supone la copia múltiple del libro, y aún tendría que deducirse de él los que fueran aragoneses, valencianos y catalanes que pasaban de treinta mil (según escribía en 1311 à Clemente V el rey don laime II de Aragón) los cautivos que de sus reinos tenían los moros granadinos; y con los letrados, pocos ó muchos, que hubiera entre esos eautivos, no podría contarse, toda vez que el libro se escribia en castellano; y así como los de Castilla no sabían el lemosín, así los de Aragón no hay por qué suponer supieran el castellano, mucho más cuando era un idioma que estaba formándose.

No menos dificultades se deberian tocar para

poder adquirir el papel necesario con que hacerse esa especie de edición forjada en la rica fantasía del biógrafo; porque si la copia del libro la concretara á uno ó dos ejemplares, bien podía haberse proporcionado para ellas en Jaén-si no lo había en Granada-algún papel, vitela ó pergamino; mas siendo en mayor número, por fuerza tenía que emplearse el papel de algodón, ó "carta bombiciana,, como era llamado, única clase que entonces se conocía solo en Italia, y con prioridad en nuestra Península, pues hay vehementes indicios de que un musulmán venido del Oriente trajo este adelanto á Játiva, cuya ciudad contaba ya con fabricación de papel en 1150, que por ser de excelente calidad tenía fama dentro y fuera de España, Si después de la conquista del reino valenciano por D. Jaime I de Aragón, los habitantes de látiva tuvieron que abandonar la población y refugiarse en Granada, último asilo de la morisma en nuestra Pátria, es de suponer que en él implantaran su industria y surtieran al comercio; pero si no fué así y se quedaron como mudéjares en las provincias valencianas, es natural que siguieran surtiendo el mercado de las principales ciudades, y especialmente à Granada, por medio de los comerciantes catalanes. De todas maneras, lo que se infiere con

certeza es que, ya fuera por las exigencias naturales al trabajo de copias de la "Impugnación,, ó ya por otros motivos, en la capital muslímica escaseaba bastante el papel blanco para escribir, cuando aquellos "amanuenses cristianos, instruidos y capaces,, quizás no extendieran el Acta del martirio del Santo, por carecer hasta de una sola hoja aún del grueso y moreno ceptí.

Pero en fin, que de aquella prensa plumifera surgió la tirada del libro con toda felicidad y tiempo sobrado para que, según el minucioso cómputo cronológico y obligado del P. Valenzuela, se pudiera repartir, no solo á los cristianos (que no es dudoso lo recibieran con entusiasmo, porque los corroboraba más en la verdadera y santa fé que profesaban, la defendia de las imposturas de sus enemigos é impugnaba á la vez la falsa secta de Mahoma), sino á los secuaces de este más ó menos fanáticos, dotados ó nó "de buen sentido y rectitud de intenciones respecto de los intereses de su alma-pues muchos al leer el libro comprendieron la vanidad del islamismo, y convertidos de sus errores hicieron franca y pública profesión del Cristianismo,, según asevera el biógrafo, pág. 292porque como de aqui se desprende, todos sabían el castellano, ó cuando menos lo entendían como

aljamiados. 2Y el rev Mohamad lo levó por ventura, siguiendo el caritativo y saludable consejo del Santo Obispo? No lo declara el P. Valenzuela, y deja por lo mismo amplitud para que cada cual siga su parecer. Es el mio, que no se entretuvo en tal lectura, y no sería por desconocer el idioma en que estaba escrito, pues además de hacerlo suponer así la esmerada educación de un príncipe, siquiera fuese musulmán, acredita la historia que lo hablaba "con mucha elegancia,, y gran contento de su padre, aquel célebre rev de Arjona, que unido por necesidad, política v fiel amistad á San Fernando (á quien entregó la ciudad de Jaén bajo pactos y honrosos tratados) pudo sentarse sin contradicción en el trono granadino y afianzar en él la dinastia Nazarita de los alhamares, de que fué ilustre fundador.

No sería, repito, por ignorar el castellano por lo que su hijo y sucesor Mohamad II dejara de leer el libro; bastariale fijarse en el epígrafe "Impugnación de la secta de Mahoma y defensión de la ley evangélica de Cristo,, para hacerse cargo del contenido, y tal vez hiciera con el volúmen lo que siglos después hizo Atahualpa con el de los santos evangelios que le presentó el dominicano Valverde: abrirlo, cerrarlo, darle vueltas entre las manos, y arrojarlo con enfado lejos de si. Al infeliz indio no le valió su crasa ignorancia para salvarle de la muerte decretada por el conquistador extremeño, bien que este la mitigara cambiándola por garrote la de ser quemado, en atención á que el Inca quiso que lo bautizaran antes de morir; y por esta regeneración alcanzó más feliz y perdurable imperio que aquel otro transitorio y baladí que poseyó en la tierra. Por el contrario, el pertinaz moro, cerrando con el fanatismo sus oidos á los suaves llamamientos de la Gracia divina, se atrajo la muerte eterna, pues despreció el mensaje que le enviara el Santo Obispo de Jaén "recomendándole la lectura del libro, como único medio de salvar su alma, (sic).

Mas hasta ahora no estaba yo enterado—y tal vez sea el último—de que S. Pedro Pascual escribió ese libro para moros y cristianos, pues creía fuera nada más que para instrucción de los cristianos cautivos bajo el poder de los sarracenos; creencia, por cierto, apoyada en las palabras del *Prólogo* del mismo libro en que el Santo dice: "Viendo yo que muchos en este captiverio por razón que se envuelven en grandes pecados y desesperan de la misericordia de Dios...., é por razón de mêngua de entendimiento que no saben la ley de los christianos ni

la de los moros (á quienes engaño Mahomath, é ellos toman placer en engañar los christianos y sacar de su ley) viendo yo esto, ove dolor de las ánimas de nuestros christianos que veía perderse por no saber ni conocer la verdad. Por ende, confiado en la misericordia de Dios é atreviéndome en la su merced; trasladé de latín en romance llanamente la Historia de Mahomath así como la hallé escrita en nuestros libros, y demás de lo que se contiene en ella escribí algunas otras cosas que me dijeron algunos moros, cuidando alabar su ley, y que hallé escritas en sus libros. E después escribí algunas cosas de lo que hallé escrito en los Evangelios, en las Epístolas y en los Libros auténticos que se leen en la Santa Iglesia, etc.,

Y corroboraba más mi creencia estas palabras con que el Santo pone fin á su obra: "Mas señores y amigos (dice), confieso mi defecto y mengua, é conozco que si otro home en quien nuestro Señor pusiera mayor gracia de letradura, de entendimiento é de buena palabra, muy mejor é más cumplidamente pudiera decir y explanar lo que yo romancée. Mas deseo que no dejasen los christianos su ley, como dejaban, por mengua que no entendían la verdadera ley que dejaban, é la vanidad á que iban y en que caían, mal su pecado. Mas el christiano

que este Libro leyere à oyere y quisiere entender, espero en la misericordia de nuestro Señor Jesu-Christo, que por chufas (burlas) ó vanidades que digan judios y moros, nunca dejará su ley, etc.,

Demuestran, pues, los párrafos trascritos, que el Santo no se dirigia á los los moros, ni aún á los renegados, pues de estos dice en el Título 15, de la Trinidad: "Mas porque los moros, mayormente algunos de ellos que fueron no buenes christianos, blasfeman é dicen mentiras y lo que no saben contra nuestra ley; é el Rey profeta David dice de tales como estos, que "ponen sus bocas en el Cielo y con sus lenguas lamen la tierra, etc.,; ni tampoco se puede afirmar que en el reino granadino, y mucho menos en su capital, hubiera más cristianos -aparte de los cautivos y de los que andaban desavenidos en Castilla y se refugiaban alli para ayudar al moro en la guerra-que los mercaderes catalanes y portugueses, con los negociantes y transchuntes que las necesidades de la contratación llevaba; porque no sospecho que el P. Valenzuela se refiera á los llamados mozárabes que, como sabemos, fueron inhumanamente extirpados de raiz en tiempo de los almorabides. Pero aunque vo tengo para mí que el Santo no escribió más que un selo ejemplar de la "Impugnación,, (además del borrador) fundado en las palabra con que pone fin al Título de la Trinidad, á saber: "Si la exposición de las Profesias romanzara, fuera grande el libro y no ligero de escribir, ni de leer ni de haber, mayormente á los que vacemos en tal lugar. Onde os ruego é os aconsejo que querades haber é oir y entender este libro, ca hallareis en él con que vos defendais contra los enemigos de nuestra ley; ca no se dá por buen christiano quien no ha sabor de oir la palabra de Dios,,; aunque abrigue esta opinión y la tenga por racional y conforme con las circunstancias de tiempo y de lugar en que escribía el Santo, que vienen á robustecer las palabras preinsertas, y además no conocerse otro ejemplar que el traido á laén; como el biógrafo aporta nuevas noticias, cúmpleme respetarlas.

Si el libro, pues, circuló entre los agarenos que eran de tan dura cerviz como los judios—no es extraño que se amotinaran y pidieran á grito herido el último suplicio del Santo, porque dice el P. Valenzuela (pág. 292 y siguientes) que era una verdadera revolución religiosa con consecuencias políticas de trascendental importancia la que amenazaba producir el libro de S. Pedro Pascual, etc.,, Y sigue diciendo: "No eran solo los alfaquies, morabitos, santones y demás celadores del Islam, sino toda la morisma en masa, salvo los convertidos por el Santo, la que pedía su muerte. Si la otra vez, anadían, que se atrevió á escribir contra nuestra ley (refiérese el biógrafo á la Biblia parva, que si el Santo no la escribió en castellano, sino en lemosin, también supone que lo entenderían los moros, como si todos fueran elches y tagarinos aragoneses); si entonces se le hubiera hecho morir, como merecía, no habría escrito este último libro (la "Impugnación,,) que mina las bases mismas del Islamismo, dá armas á los cristianos para combatirlo y esparce la duda y seduce las turbas musulmanas: los cristianos lo leen con interés y se afirman en sus creencias, y los moros aceptan sus enseñanzas, abandonan el Coran de Mahoma y abrazan el Evangelio de Cristo,...

De esta manera y por grados vá preparando el P. Valenzuela el martirio del Santo. Antes fué condenado, según dice, "por haber escrito la Biblia parta, que resume y compendia en pocas páginas las pruebas de la verdad del cristianismo esparcidas en los libros sagrados, á que medio desnudo y cargado de cadenas fuese paseado, azotado y expuesto á los escarnios de la muchedumbre por las calles de la ciudad, y después encerrado en un oscuro subterráneo para que así quedase reducido á una imposibilidad absoluta de escribir más contra el islamismo,

(página 245). Mas no me detengo en depurar esta noticia que parece planta anémona de un reciente cultivo.

Tampoco me detendré en inquirir lo que haya de positivo sobre la ermita de S. Antón el viejo, situada en el pintoresco barrio llamado Quinta-Alegre, en las afueras de la ciudad morisca, sobre el camino de Huetor. Esta ermita, (dice el P. Valenzuela, y lo tomaría de Pedraza ó Echevarría) fué edificada por los moros, à costa del Real-Erario, aconsejados por S. Pedro Pascual—que por otra parte les inspiraba veneración su eminente santidad-para que permitiera el rey y decretase plena libertad del culto católico en dicho templo, á fin de que los cristianos rcunidos en él rogasen á Dios, por intercesión del santo solitario de la Tebaida, levantara el azote de la mortifera epidemia erisipelosa llamada fuego de S. Antón, como cesó apenas se echaron los cimientos de esta pequeña iglesia, que otros dicen fué Mihrab de morabitos. Con certeza no se sabe otra cosa de la mencionada ermita, sino que en 1534 se aposentaron en ella los religiosos de San Antón hasta que edificaron dentro de la ciudad la iglesia y convento que ocupan hoy las monjas capuchinas (1).

<sup>1</sup> Gómez Moreno. «Guía de Granada», pág. 230.

Aún menos me detendré en lo que afirma el P. Valenzuela que "los verdugos de San Pedro Pascual, después de cortarle á cercen la cabeza, quedando su bendito cuerpo bañado en su propia sangre, hacinaron en la misma prisión, y le pegaron fuego, los libros manuscritos y papeles, así como las imágenes, cruces y demás objetos religiosos y de uso del Santo, cuyo cadáver habria sido abrasado también, si los cristianos que estaban á la mira no se hubieran apresurado á salvarlo y darle honrosa sepultura,.. Y no me detiene más causa que la de considerar refutada por si misma la noticia; porque si los incendiarios redujeron á pavesas los manuscritos y papeles del Santo ¿como subsisten sus obras? Luego ó es supuesto el incendio, ó no fué tan voraz como asegura el biógrafo.

Por último, y pasando en silencio otras muchas noticias que carecen en absoluto de justificante, indicaré el anacronismo en que incurre el Padre Valenzuela, por seguir confiadamente á Rus-Puerta. Ambos escritores dicen: el primero, que al rey Mohamad (que fué II de los alhamares) lo castigó Dios, por haber decretado la muerte de San Pedro Pascual, "privándole de la vista corporal, y luego del reino y de la vida, quitándole lo uno y lo otro su hermano Mohamad Aben Azar (1),; y el segundo, que "efectivamente, tres ó cuatro años después del martirio de San Pedro Pascual murió de cruel enfermedad que duró más de un año, Muley Mohamad, no sin reconocer y declarar antes de espirar que Dios lo castigaba por haber decretado la muerte del Santo,...

Mas las afirmaciones hechas están completamente anuladas por la "Historia de la dominación de los árabes en España, sacada de varios manuscritos y memorias arábigas, por el Dr. D. José Antonio Conde,,. Dice así: "Años de S. C. 1300-1302. Revolvió Muhamed (II) con sus huestes por Andalucía, y puso cerco á Medina Jaén; pero considerando dificil por entonces su conquista levantó el campo y corrió aquella tierra y se apoderó de la fortaleza de Balmar (por Bedmar hoy); pero la parca que acaba y destruye las esperanzas de los hombres, le atajó los pasos, y fué á la misericordia de Dios en la noche del domingo ocho de jaban del año setecientos uno (2). Había principiado á reinar en domingo siete de jaban del año seiscientos setenta

<sup>1</sup> No fué este hermano, sino hijo de Muhamad II. Se llamaba Abn Abdala ben Naxar, (Cond.; cap. XVI, (Dominación de los árabes), tomo III).

z Según la «Tabla séptima de reducción de Egiras ó de años, meses y días, mahometanos á cristianos, de Masdeu (tomo XIV), el día 8 de jaban del año 701, corresponde al 10 de Abril de 1302.

y uno (1). Había nacido en Granada el año seiscientos treinta y tres—1235—; fué llevado del reino de esta vida al eterno, estando en su azalá (oracion) con quietud y tranquilidad y sin aparente quebranto en su buena salud, notándose solo en sus mejillas señales de copiosas lágrimas,, (2).

Hácese notar tanto más el anacronismo, por cuanto Rus-Puerta confunde el reinado de Mohamad II con el de su hijo y sucesor Mohamad III. "Era este principe de tan gallarda presencia como ingenio, amigo de los sabios, excelente poeta, muy elocuente, de mucha afabilidad, muy aplicado al gobierno, tanto, que velaba las noches enteras por terminar los negocios principiados en el día. No había ministros que pudiesen asistirle tanto tiempo como trabajaba, y se relevaban en las horas de la noche: esto le hizo perder la salud,, y el trono, añadiré; "porque envidiosos los principales jeques y caballeros del primer wazir del rey y con la ambición de probar fortuna en las novedades del estado, concertaron su conjuración con harta sagacidad y sin dejarla traslucir. El pretexto era que el rey estaba enfermo

i El 7 de jahan (retoño d A.) de 671, corresponde al 28 de Febrero de 1273 de S. C.—El mes puede caer, cuando retoñen ó nó, los árboles.

<sup>2</sup> Conde «Historia» citada, tomo III. parte IV. página 224 (Barcelona, I. O. 1844).

de los ojos, que necesitaba fiarse de los agenos, y que las cosas del reino reclamaban un principe de penetrantes miradas. A la hora del alba del dia convenido cercaron el alcazar muchas gentes del bajo pueblo, sin más violencia que gritar y decir: viva nuestro Muley Nazar, viva nuestro rey Nazar. Los caudillos de la sedicición cercaron al rey Muhamad y le intimaron, que abdicase la corona, ó perdiese la cabeza, que el pueblo proclamaba á su hermano Nazar. No dudó un punto Muhamad, v con mucha solemnidad renunció el reino en su hermano. Nazar no quiso por entonces verle y le mandó llevar al palacio del principe fuera de Granada y luego á Almunecab: así se hizo. Dos años después de estos sucesos (1310) asaltó y sufrió Nazar un súbito y violento accidente de apoplejia: los médicos acudieron con muchos remedios que no aprovecharon, y entonces todos le tuvieron por muerto. Apenas se divulgó la noticia en la ciudad cuando los amigos de Muhamad, que habían estado al aire de la fortuna que soplaba, se alborotaron y corrieron presurosos á traerle, y á su pesar le sacaron en una litera de Almunecab y le entraron en Granada; pero ¿cual fué la sorpresa de estos cuando entendieron que Nazar recobraba su salud, y que toda la ciudad estaba en fiestas por su inesperado restablecimiento?

Muhamad pretestó que su venida había sido á visitarle sabiendo el quebranto de su salud. Nazar disimuló y manifestó agradecimiento; pero mandóle volver á Almunecab y que le acompañasen los que le habían traido. No faltaron consejeros que insinuaron á Nazar que pusiese en rigurosa prisión á su hermano; pero él que conocía su buen corazón no permitió que se le incomodase. Cuatros años después de este acontecimiento (1314) murió el buen rey Muhamad ahogado en una laguna; se ignora si cayó por traición ó por pura desgracia,.

Estas noticias biográficas de los primeros reyes alhamares extractadas de autores arábigos por nuestro renombrado orientalista D. Antonio José Conde, declaran de una parte, que el principe nazarita que ocupó el trono granadino desde últimos de Febrero de 1273 hasta mediados de Abril de 1302, fué Muhamad II, el cual murió á los 69 años de edad, sin aparente quebranto en su buena salud; y de otra, que el rey á quien se le acortó la "vista corporal, (si es que no la perdió del todo) y fué destronado por su hermano Nazar, ú obligado á abdicar en su favor por los jeques y pueblo en 1309, desterrándosele á Almuñecar donde murió ahogado en una laguna (no se sabe si por traición ó por pura desgracia), fué el hijo

mayor y sucesor de Muhamad II llamado Muhamad III, que ocupó el trono desde 1302 á 1309. Queda, por lo tanto, demostrado hasta la saciedad el error cronológico de Rus-Puerta, sostenido y reforzado por el del P. Valenzuela.

Ahora bien, como el argumento indirecto que estos insinúan para corroborar el martirio de San Pedro Pascual—según supone la versión mercenaria—se apoya en los castigos visibles con que Dios afligió á Muhamad II y esos castigos—aun con el nombre de quebrantos ó desgracias—no se comprueban por la historia, ni tampoco que este rey moro "declarara antes de espirar que había decretado la muerte del Santo,, el argumento por sí mismo cae deshecho con espantosa ruína, á pesar de los puntales con que pretende sostenerlo el novisimo biógrato.



Estudiado ya el punto concreto del martirio de S. Pedro Pascual bajo su aspecto histórico y expuestos los fundamentos de las dos versiones contrarias que sobre la tradición de él existen, procede ahora inquirir—respetando la antigüedad de la una, y acatando la autoridad de la otra—

cual de ellas, si la giennense ó la mercenaria, está más en armonía con la verdad histórica, ya que ambas, como sabemos, se apartan abiertamente de ella. Pero como lo que se busca es armonizar lo histórico con lo tradicional y esta tradición (por lo que quiera que fuera) subsistia, la versión que menos violencia haga á los documentos auténticos, será, en mi concepto, la que deba tenerse por más aceptable. Afirmando, pues, la giennense ó primitiva que el martirio del Santo consistió en el "mal tratamiento,, que le hacian sufrir en el cautiverio, y la posterior ó mercenaria en que fué bárbaramente "degollado", dicho se está que la versión giennense se conforma sin ninguna violencia y con mayor naturalidad que su contraria, con lo poco que dicen los documentos procedentes del cabildo de laén.

Y en efecto, siendo la muerte del Santo causada por el mal tratamiento, la pudieron simular los verdugos y hasta justificarla diciendo que los muchos años, la tardanza en allegarse el reseate, las molestias y penalidades inherentes á un largo cautiverio habían agotado las pocas fuerzas físicas que restaban al ilustre Prelado; y así se explica que informado de su fallecimiento por personas fidedignas el Cabildo de su iglesia, se contentara solo con

decir al Metropolitano, que el Obispo había muerto en el cautiverio de Granada. Pero si al contrario, la muerte hubiera sido violenta y producida por el alfanjazo que según las gráficas palabras del P. Valenzuela, "le cortó á cercén la cabeza,, por mucho secreto que se guardara no habría bastado para dejar de saberse al punto en el antiguo reino de Jaén y en los de España, no solo por los cristianos rescatados, si no por los mercaderes que á la sazón estaban en Granada v juntamente con los cautivos dieron al cadaver del Santo honrosa sepultura. Los que de ellos salieran más pronto ó más tarde de la ciudad musulmana, habrían referido el sangriento y abominable hecho à todas cuantas personas encontraran en su camino; á los corredores y exploradores del campo, á los guías v adalides de gente armada, á los adelantados de las fronteras, á los concejos de las ciudades donde llegaban, à las autoridades, en fin, civiles, eclesiásticas y militares de Jaén; y los unos informando al monarca y próceres de Castilla, y los otros al metropolitano de Toledo y al Santo Padre, y todos al pueblo cristiano, habria levantado un clamoreo general, un grito de indignación que pidiera una cruzada, una guerra de conquista para arrojar de nuestra patria los resíduos de la odiada domina-

ción agarena. Recogieron, por ventura, nuestros cronistas los ecos siguiera de un acontecimiento que tanta resonancia debió tener dentro y fuera de Castilla? Dirigió el Papa Bonifacio VIII nueva Encíclica á los prelados españoles participándoles el cruento martirio que sufrió en el cautiverio aquel Santo Obispo de laén, para quien les pidió auxilios de rescate? Si el dean D. Juan Miguel, al que Bonifacio VIII por su Bula Ex débito pastoralis (29 Enero 1300) tenía encomendada la administración de la diócesis durante la cautividad del prelado, como parece natural, dió al Romano Pontifice detallada cuenta y seguros informes de que el Santo Obispo por confesar y defender la fé católica la había sellado y rubricado con su sangre, cómo la Santa Sede poseyendo tales pruebas, declaraciones y atestados no incluyó desde luego á S. Pedro Pascual en el catálogo de los gloriosos mártires de Cristo, sin esperar á que los mercenarios, tres siglos y medio después (1645) incoaran sus informaciones? Y en la hipótesis de que tan pérfido y sacrílego suceso no hubiera rebasado los limites de la diócesis ¿es creible que la Iglesia de laén, representada por el sucesor inmediato del Santo y el Cabildo de la Catedral, en el que se contaban tantos individuos favorecidos por él con

dignidades (1), dejara de hacer públicas y solemnes manifestaciones; destinando á perpetuar su memoria en alguna capilla de aquella misma Iglesia donde tantas veces había resonado su autorizada y persuasiva palabra, una lápida, un cenotafio, una estatua, en fin, en cuyo pedestal se leyera "El Obispo D. Pedro, martir de Jesucristo,,?

Todo, pues, convence de que la versión mercenaria no descansa en ningún fundamento que la
crítica pueda aceptar. En cambio la versión giennense los tiene para darla como admisible, dejándolo entender así las mismas bulas de Bonifacio
VIII, y especialmente la Encíclica Paterne sollicitudinis en la que expresa que "los angustiosos sufrimientos del Santo en el cautiverio, eran aumentados de propósito sin duda, por la malignidad de
sus carceleros,,. Pongo fin á las pruebas inductivas
de la clase de martirio del Santo, con las palabras
que se leen en el Título VII de su "Impugnación,,
y escritas pocos meses antes de su muerte. Dicen
así "La tercera y última especie de martirio es el

<sup>1</sup> Nombró arcediano de Baeza, á D. Fernando Ibañez que lo era de Ubeda; para esta vacante, al chantre D. García Pérez; para esta, al Tesorero D. Fernan Martínez, y para esta, al canónigo D. Juan Sánchez, (Bula de Bonifacio VIII Sincere devotionis, de 29 de Enero 1300, ratificando las proviciones que hizo S. Pedro Pascual.

que sufren los que viven cautivos en poder de los paganos y de los moros, y tienen el firme propósito de no negar, sino de confesar siempre la fé que recibieron de Jesucristo Señor nuestro, aunque estén ciertos de que por esta confesión hayan de sufrir muchos y graves tormentos y la misma muerte. Y si pasan estas cosas y hacen semejante confesión por obra y por palabra delante de los moros ú otros enemigos de la fé, bien que de hecho no reciban la muerte, no por eso pierden el mérito, el premio y la corona del martirio. Así sucedió á Santa Leocadia, que sin haber sido degoilada ó ultimada de otra manera por los verdugos, fué sin embargo martir,, (1). Dedúcese de estos lugares, primero: que el Santo sufrió, no solo los malos tratamientos inherentes á su condición de cautivo, sino que fueron acrecentados y extremados por odio á su sagrado caracter episcopal ó de gran alfaqui cristiano, como ellos dirían, y, segundo: que dispuesto siempre á morir por la fé de Cristo y confesándola de obra y de palabra—como la confesaba-delante de los moros, aunque de hecho no recibiera la muerte, no por eso perdia

Impognación, etc.», Título VII, De los Santos Mártires Inocentes.

"el mérito, el premio y la corona del martirio,, como no lo perdieron el papa S. Marcelo y Santa Leocadia, virgen. Cabe, por lo tanto, sin violencia alguna en el reducido espacio que dejan los documentos auténticos (y no puede ser rechazada por la crítica) la versión primitiva ó giennense sobre el martirio de S. Pedro Pascual.

¿Y quién ni con qué fundamento podrá dudarlo cuando el obispo de Jaén D. Fernando de Andrade y Castro declaró en sentencia definitiva (31 Marzo 1655), revisada y confirmada por la Bula de Clemente X Leclesia catholica regimini (14 Agosto 1670), que San Pedro Pascual fué Martir, sin agregar que la clase de martirio fuera por malos tratamientos ó por golpe de espada? ¿Podemos distinguir nosotros aquello que el fallo del supremo Gerarca de la Iglesia no distinguió? ¿Y no ratifica y autoriza ese fallo la tradición inmemorial, que es la primitiva y siguieron los prelados de Jaén? Pues entonces es la que recogieron los más antiguos escritores de los manuscritos anónimos, la que catalogaron los canónigos de Jaén don Gil Dávalos Zambrana y el Ldo. Alonso de Salazar Frías, la que autorizó el obispo D. Sancho Dávila y Toledo, y la que se armoniza con los documentos que subsisten.

Podrá objetarse, sin embargo, que la Iglesia tiene autorizadas las lecciones históricas del rezo del Santo y en ellas se dice que el rey mahometano mandó degollarlo (obtruncari). Es muy cierto; ¿pero no hemos quedado en que "la Iglesia no garantiza la verdad histórica de las mismas, como lo prueba el hecho de que ordena á menudo se corrijan las lecciones del Breviario cuando la crítica bien fundada descubre algún error,,? Pues siendo así ¿qué impide que este y otros bien depurados, esclarecidos y patentizados vayan á sumarse—si también lo son—con otros errores ya francamente reconocidos por el P. Valenzuela?

No de otra manera se puede ir "completando y y precisando,, la biografia de S. Pedro Pascual, obispo de Jaén y Martir.







Ш

## ¿Escribió S. Pedro Pascual en castellano el libro llamado Biblia parva ó pequeña?

respuesta afirmativa ó negativa, cuando criticos tan eminentes como los señores Amador de los Rios y el P. Fita no lo han hecho, ó por mejor decir, están en desacuerdo; pues mientras el primero afirma resueltamente que escribiendo el Santo para instruir á los vasallos de Castilla que se hallaban con él cautivos, por necesidad tuvo

que redactar en castellano el libro (1), el segundo no viendo demostrada esa necesidad por existir también en el cautiverio gran número de aragoneses, y por no conocerse texto primitivo en castellano v sí tres en lemosin, propende á creer que en este idioma lo escribió el Santo, destinándolo á los que lo hablaban, así como los otros libros que redactó en castellano á los que entendian esta lengua (2). El Rmo. P. Valenzuela por su parte tiene, no propensión, sino seguridad firme, de que el Santo escribió la "Biblia parva,, en lemosin, poniendo por remate de su científica y arraigada opinión las palabras siguientes: "Natural era que el Santo mirase primero por el bien espiritual de sus compatriotas los aragoneses, escribiendo, como lo hizo, esta obra en su propia lengua, (pág. 447).

Mas de establecer como principio inconcuso que S. Pedro Pascual escribió en castellano para los unos y en lemosín para los otros, procede preguntar: ¿para quién, entonces, compuso la oración O principium sine principio, que no debía ser tan larga que constituyera un volumen, como algunos bióg, afos entienden, puesto que el Santo recomendaba

Z Fidel Fita « soletin de la Fristoria», 10mo AA, C. I. pagina 58 Nota, Madrid, Enero-1842.

r Amador de los Rios (D. José), «Historia Crítica de la literatura española», tomo IV, pág. 8a. Nota. Madrid (85).
g Fidel Fita -Boletín de la Historia», tomo XX, c. I. página 58,

se dijera ó leyera de hinojos, ni tan corta que no se comprenda en ella, aunque brevemente, gran parte de lo que se contiene en los Evangelios, según afirma el mismo Santo? ¡Para quién, repito, escribiría en latín esta Oración, que por desgracia no ha llegado á nosotros? Supongo se contestará—y así es en verdad—que para bien espiritual de los cautivos. Pues siendo así, para los mismos tradujo en su "Impugnación,, (tomo I, cap. VII) la historia de Mahoma, según los libros de los cristianos, manifestándolo con estas palabras: "Porque muchos no entienden la lengua latina, juzgué conveniente traducir á nuestro idioma vulgar lo que se dirá,, etcétera (1).

Si, pues, la variedad de idiomas en que se sostiene escribió el Santo sus libros obedecía al propósito de que todos los cautivos participaran de sus enseñanzas, no habría conseguido su objeto, á no ser que de los tratados en castellano hubiera hecho

Es digna de notarse la frase nuestro idioma enigar que emplea el Santo en un escrito en castellano destinado à cautivos de los estados de Castilla, porque es equivalente à declarar que su tierra nativa, su patria, era Castilla, Los biógrafos ó do se han detenido en esta frase, ó no le dan la importancia que para ni tiene, sobyugados, sin duda, por la tradición que hace al Santo muzabe-valenciano; pero él con un solo adjetivo pronominal poservo, destruye toda la hipótesia, era castellano (mater) y escribia con palabras propias de nuestra lengua y de nuestro uso: materalia versa.

una versión lemosina, y de los escritos en lemosin una versión castellana; porque solo de esta manera se podian aprovechar los unos de la doctrina católica expuesta en la "Impugnación de la secta de Mahoma,, y los otros de la que se desarrolla en la "Biblia pequeña,,.

De todos modos, lo que más claramente aparece probado de este balance lingüístico á que se quieren sujetar los escritos del Santo, es que en el número y prioridad de ellos salen favorecidos los cautivos de Castilla. En el número, porque mientras en nuestro idioma vulgar ó castellano redactó seis libros, en lemosin no lo hizo más que de uno, pues las levendas religiosas que en ese mismo idioma están encuadernadas en un volumen Escurialense llamado Viridario (letra b., estante II, número 12) aunque se registran en él, entre otros escritos de diversos autores, cinco de los seis tratados del Santo y además la Biblia parva (la "Impugnación,, forma por si sola un tomo aparte que lleva por rótulo El Obispo de Jaén (letra h., estante II, número 25), no se le pueden atribuir (1). En cuanto à la prioridad ó

Y digo que no se le pueden atribuir, por dos razones poderosas: la primera, porque la critica no ha dado fallo alguno sobreeste punto, ni aun admitido que pudiera el Santo haber compuesto en su juventud esos opúsculos; y segunda, porque todos ellos están tomados, en lo substancial, de los eraxegilar aperator.

anterioridad, basta recordar algunas fechas para persuadirlo: el Santo escribió la "Impugnación,, corriendo el año 1300, y la "Biblia parva,, el 1299; luego desde entrado ya este año, retrocediendo al de su cautiverio (Octubre de 1297), escribió los otros cinco tratados en castellano (1). Así se patentiza que los primeros escritos que brotaron de la docta y castiza pluma del santo Obispo D. Pedro—"yaciendo preso en Granada,,—fueron destinados por modo inmediato, no á sus conterráneos los aragoneses, como supone el P. Valenzuela, sino á los cautivos castellanos, entre los que se contaban—y no es de extrañar—buen número de sus dio-

aunque exclusiva y absolutamente pertenezcan al grupo de los que no tienen tendencias heréticas—que estos los condenó y persiguió siempre la Iglesia—si no al de simples leyendas forjadas con ingenuidad y buen deseo por autores piadosos que las conformaron algún tanto con las narraciones de los Santos Evangelios; y si bien da Iglesia no admites estas escorias impuras, das tolera en gracia de las almas ávidas de creers, como dice un crítico (Godov Alcártara H. de los Cronicones, pág. 220). S. Pedro Pascual no se valió en sus escritos más que de los libros canónicos que se leen en la Iglesia», como di mismo declara en el prólogo de la Impugnacións. No mexciaba el oro de la verdad revelada con la entría de las ficciones humanas, y por consiguiente, no poeden atribuirse al Santo esos opúsculos de historias legendarias, muy del gusto de los tiempos medio-evales, y fuente de inspiración del arte cristiano y de la poesta religiosa; pero muy ocasionados á errores hasta de la verdad histórica.

i El Santo dice en la «Impognación», que escr bia este tratado en el año 1300; y en el de la «Biblia parva», que en este puso por escrito la discusión que sostuvo con los rabinos Moxí y Jacob Mani cua der años después que estos se la propusicion»; es decir,

de haber sido cantivado, cuya fecha corresponde al 1200.

cesanos, á los que le unian más próximo y estrecho parentesco espiritual que á los naturales de Aragón y sus provincias.

Pero si el hecho de haber escrito el Santo sus libros en romance castellano tiene facil y justificada explicación, no acontece lo mismo con el de hallarse ingerido entre esos tratados uno escrito en lengua lemosina, porque no se completaba con él la instrucción de los cautivos que hablaban el castellano, ni comenzaba la de los que conocían el lemosin. El plan del Santo es manificsto; él mismo lo declara: "Instruir á los cautivos que habían olvidado la ley de Dios, separarlos de los pecados en que se envolvían, y prevenirlos contra las seducciones, falsedades y engaños con que judíos y moros llevaban á la apostasía millares de infelices y desventurados cristianos,, (1); demostrar á los judios con la autoridad de los libros santos del antiguò Testamento, que ellos admitían como sagrados y canónicos, el cumplimiento de la

Interrogados los embajadores de D. Juan II de Aragón por su Santidar Clemente V á la sazón del concilio general de Viena (1311) sobre el número de habitantes que contaba Granada, contestaron que ascendia á zoo,oso, siendo de ellos sobre ciacuenta mil renegados y treinta mil cantivos. Eguilaz y Yanguas (D. Leopoldo), Giancio elimológico de las palabras españalas de origen oriental. Granada, imprenta de la Lealhad, 1886, (Introducción, pag. IX, Nota 2,8).

ley Mosaica, á la que sustituyó, con la venida del Mesias, la ley de Gracia ó sea el Evangelio de Cristo, y además de esto, condenar la secta mahometana, tan alabada por los letrados de ella (1), poniendo de manifiesto las imposturas del falso profeta de la Arabia y la ineficacia de su perniciosa doctrina para obrar la salud de las almas, à fin de que los cautivos huyeran de la apostasía que, con infernal y devorador incendio, consumía los sentidos con el deseo de livianos é inacabables deleites; y como única y eficaz medicina para prevenir las funestas consecuencias de tan graves males, recordar con suavidad y dulzura el celestial origen de la Religión cristiana, sus inefables misterios, la divinidad de su Fundador, la santidad de su doctrina, la gracia que fluye á torrentes del costado de Cristo, abierto por nuestro amor en la cumbre del Gólgota y que se derrama en su Iglesia por el canal de los sacramentos con que se regeneran, purifican y nutren espiritualmente los que le conocen, reverencian, aman y temen, libran-

i «Y demás de lo que hallé escrito de la historia de Mahoma en los libros de noestros sablos, escribi algunas otras cosas que me dijector algunos otros Moros, cuidando alabar su Ley, é que labé escritas en libros de los moroso. (S. Pedro Pascual, Inchagnacion de la Setá de Mahoma, prólogo).

dolos de las penas eternas y haciéndolos coherederos de su gloria.

He aqui sumariamente indicado el plan que el Santo desarrolla en sus escritos con el orden y método que pide la catéquesis cristiana, empleando en esta verdadera obra de apóstol, no el idioma latino que en aquella época era el clásico de las ciencias divinas y humanas, sino el nuestro vulgar; el romance castellano. Escribe, pues, el Santo los libros siguientes: I. "Explicación del Credo, ó sea del Símbolo apostólico,..-II. "Tratado en que se prueba que Dios es Trinidad,...-III. "Glosa del Pater noster,..-IV. "Explicación de los diez mandamientos de la ley de Dios,,.-V. "Tratado contra los que dicen que hay hados y ventura, horas menguadas, signos y planetas en que nacen los hombres,..-VI y último: "Impugnación de la secta de Mahoma v defensión de la Lev evangélica de Cristo...

Mas antes de este postrer libro escribió otro en lengua lemasina, á lo que parece, que es conocido con el nombre de "Biblia parva, ó Biuria pequenna como le llama Amador de los Rios (1); es decir,

i Molesta mucho, por lo visto, al P. Valenzuela, que el crítico español citado emplée el nombre arcáico de Riuria popuema; pero debía tener presente que cuando tan reputado literato lo trascribe sus razones tendría. ¡Sabe, por ventura, el biógrafo de S. Pedro

que para este solo volúmen en distinto idioma abre un paréntesis que cierra sin tardanza, continuando el siguiente en el vulgar castellano. ¿Qué razón tuvo para ello? Ninguna; porque alegar que había en el cautiverio de Granada tantos ó más aragoneses que castellanos, sin probarlo (1), y que también

Pascual, si el erudito historiador de nuestra literatura lo vió asi consignado. Por mi parte desconozco el nombre de Bluria y de Bibria, pues hasta la más antigua versión castellana—la de D. Alfonso el Sabio—dice Biblia; pero el pequenna por pequeña, era corriente antes del 1300 y después, como se vé en los monumentos

literarios de aquelles síglos.

No sé yo apunto fijo, si de los treinta mil cautivos que en 1311 habia en Granada, según dijeron al papa Clemente V los embajadores de D. Jaime II, se contarian más subditos aragoneses que castellanos, ni si el P. Valenzuela tiene datos estadísticos á que referirse; pero si sé, que el poder marítimo de Aragón en aquella época, era más que suficiente para guardar y defender las dilatadas costas de sus estados, de las sorpresas y piraterías de los bajeles granadinos: lo que sé es que los moros rebasaban con más frecuencia é impunidad los límites de las provincias castellanas robando, matando y cautivando á los moradores de las alquerías y poblaciones que no estaban amparadas por la proximidad de las plazas fronterizas, como se comprueba por las noticias que nos quedan de entonces y de tiempos posteriores (1471), consignadas en el tomo VIII del «Memorial histórico español» (página 480 y siguientes). Si, pues, eran muchos los cautivos aragoneses, es racional creer sin necesidad de estadistica, que fueran más los castellanos. No obstante, para salir de estas dudas, aunque secundarias, será necesario esperar á que el joven y ya notable arabista D. Ramón García Linares publique, como se propone, los documentos originales que fueron dirigidos por la cancillería de Granada á la de Aragón desde fines del siglo XIII hasta mediados del XIV, con especialidad los que corresponden al reinado de D. Jaime II. La sección de esos documentos (aparte de otros muchos coleccionados de diversas cancillerías musulmanas) existen en el archivo general de la corona de Aragón, y está compuesta de siete tratados de paz y de alianza ofensiva y defensiva entre ambas potencias—la aragonesa y la andaluza—contra los castellanos, y de iciente cartas de reclamación y notas diplomáticas. Es de suponer

debían ser adoctrinados, no es razón que convence, y mucho menos tratándose de un libro que no es de elemental enseñanza cristiana, sino de polémica é interpretación ó exégesis Biblica, que más al caso hacía entender y conocer á los de Castilla que á los de Aragón; porque estos estaban casi familiarizados con esa clase de polémicas é instrucción, cual lo prueban las disputas que en la segunda mitad del siglo XIII sostenían los frailes dominicos con los judios, siendo famosa entre todas ellas la habida en Gerona, á presencia del rey don Jaime el Conquistador, entre Fr. Pablo Cristiano (que sabía hebreo) y el rabino Moysen, hijo de Nieleman, en la que el judio quedó confundido, y sus correligionarios mismos le silbaron públicamente. De

que entre estas últimas se hallen algunas referentes al crecido número de cautivos aragoneses que existia en la corte de los reyes mazaritas, y no será extraño que si en efecto S. Pedro Pascual
nació en Valencia y educo ó fué preceptor del principe D. Sancho,
arzobispo de Toledo, el rey D. Jaime reciamara su libertad por
arzobispo de Toledo, el rey D. Jaime reciamara su libertad por
arzobispo de Toledo, el rey D. Jaime reciamara su libertad por
arzobispo de Toledo, el rey D. Jaime reciamara su libertad por
arzobispo de Toledo, el rescate, y tál vez la en que le participara la
muerte del santo prelado de Jaén. ¿Quién puede asegurar que
no se encuentren tan interesantes noticias en esos códices arabigos únicamente explorados y catalogados por el eminente
orientalista D. Jalian Ribera, cuando en 1888 los examino en Barcelora, según declara en an eradito artículo publicado en el Boletin de la A. de la Historia: (Abril 1903) ¿No se encuentran à
veces en ignorados documentos interesantes noticias para la historlie Pués moclias y valiosas debemos esperar de esa rica mina
ahora descubieria.

resultas del triunfo obtenido por Fr. Pablo, mandó el monarca aragonés que los moros y judios fueran á oir los sermones de los frailes domínicos, y borrasen de sus libros lo que aquel les ordenara. (La Fuente, D. Vicente) "Historia Eclesiástica de España,, § CCXIX, t. II, pág. 336, Barcelona, 1855.

En Castilla también se confutaba el judaismo y . con prodigioso resultado, por cierto; pues separando el Señor por su misericordia y divina gracia, el tupido velo que cubria los corazones de los más obstinados, aunque sabios rabinos, ingresaban estos presurosos en el seno de nuestra santa madre la Iglesia, y se convertian en doctos apologistas de la Religión de Cristo. No era en la forma el sistema castellano lo mismo que el aragonés: éste había adoptado el de los certámenes y públicas controversias, muy apropósito para ilustrar al pueblo é imponerlo de los errores en que estaban imbuídos los judios; esotro, circunscrito y limitado á la clase ilustrada, y con aquella permanencia que es anexa á la palabra escrita. Ambos sistemas tenían un mismo fin; pero el aragonés, aunque más brillante por los recursos con que cuenta la oratoria, su triunfo era efimero, no podía ser permanente; al contrario el castellano, modesto en las formas, sin electrizar à las muchedumbres, sin tomar los acentos de la elocuencia y sin alcanzar inmediatos triunfos, instruía enseñando la verdad y cumplimiento
de las profecias mesiánicas, y persuadía manifestando los bienes de dicha y felicidad eterna que
alcanzarían los que dando ya por cumplida y finalizada la ley de Moisés, abrazasen la de Gracia y
evangélica que á todos los llamaba (lo mismo al
judío que al gentil) á ser coherederos con Jesucristo
del reino de los cielos.

Si se pidieran pruebas de las anteriores afirmaciones, el mismo asunto las ofrece convincentes. ¿Qué resta de aquellos sólidos argumentos que el dominicano Fr. Pablo empleara en Gerona para confundir al rabino Moisés? ¿Qué de aquel torrente de elocuencia que brotaba de su boca y atraia y convencia hasta los más obcecados judios? ¿Qué de los trabajos apostólicos del famoso arábigo Fray luan Puigventós, catequizante de los conversos de Valencia (1282)? No queda de ellos y otros célebres controversistas más que una huella en la historia, pero no el rastro luminoso demandado por su celo, sabiduría y elocuencia; aquel surco resplandeciente que en la ciencia teológica y en las letras castellanas abrió la docta pluma de S. Pedro Pascual y del maestro Alfonso de Valladolid. Atraido este por modo maravilloso, que él mismo

refiere (1), à la religión cristiana (pues era uno de los más famosos rabinos, conocido por Amer ó Abner de Burgos, "cuando era en la ley de perdición, adjuró el judaismo en mil doscientos noventa y cinco, contando apenas 25 años de edad. El primer libro que compuso fué el de las Batallas de Dios, para refutar los errores del célebre rabino Quingi (en el tratado de las Guerras del Señor, en el cual se ensañaba contra los cristianos); y escribiólo en hebreo, pues iba dirigido principalmente á los doctores rabínicos; pero el mismo autor hizo la versión castellana, cumpliendo los deseos de la infanta D.\* Blanca, Señora de las Huelgas (2). Mas antes de la traducción indicada escribió otro libro

1 Dice que chabiendo ido á la sinagoga para llorar sobre la suerte de su pueblo, perseguido á la sazón por los tristianos, se le apareció un varón de gran corpulencia y venerable aspecto que le mostró el camino de la ecrdad y le instó á que abjurara la ley de rin sulvación, trocando el Talmud por el Evangelio; y que esta visión, una y otra vez repetida, hizo caer al fin la venda del error que cubria sus ojoso. (Monstrador de justicia, Prólogo). El códice existe en la antigua Biblioteca Imp. de Paris, bajo el número cuo del Suplemento.

2 No se conoce del códice que examinó Ambrosio de Morales allá por los años 1572 (Viage 12029) en la librería de San Benito de Valladolid (convento de benedictinos) más que el siguiente encabezamiento: Este es el libro de las batallas de Dios que composo el maestro Alfonso Converso, que solía haber nombre Rabi Abner cuando era judio. Y trasladólo del hebraico en lengua casticilana por mandato de la infanta doña Blanca, Señora del Monasterio de las Huelgas de Burgos».

titulado Monstrador de justicia (1) concitándole más el odio de sus antiguos correligionarios, pero atrayéndose el aprecio de los cristianos, á los que quiso dar otro testimonio de su fervoroso celo componiendo el Libro de las tres Gracias, que es en suma la "Explicación del Credo, ó Simbolo de los Apóstoles,, (2). Sin disputa es esta la gran obra que brotó de la docta pluma del Maestro Alfonso de Valladolid, y en la que rebate con irresistible fuerza las objeciones puestas por los rabinos á los misterios de la religión cristiana. Con las mismas palabras de los profetas de Israél prueba á los doctores de la sinagoga talmudista, que estaba predicho por los Videntes cuanto consignaron en el Credo los Apósto-

2 El códice se custodía en la Biblioteca Nacional de Madrid, Bb. 133, un tomo en 4," á una columna, papel grueso llamado cepti ó de Ceuta, letra del siglo XIV y compuesto de 30 fojas útiles. En la Biblioteca Escural, hay un extracto de este códice bajo la signatura h. iij. 3, fol. 110 al 137, con el titulo de Libro Deilaraute.

i. El autor dice en el Prólogos «Por amor que las razones sean más paladinas é manifiestas à quien quisiere sabor la verdad en ellas, quise componer este libro que lo llamé por nombre manifierador de justicio por monstrar la fé clerta e la verdad e la justicia en ella à los judios que la avian menester, segund que me fué dicho; e para responder à todas las contradiciones e las dabdas ó las más dellas que nos pueda facer todo judio rebelde é contradecidor à las nuestras palabras». El libro consta de diez capítulos, divididos en 284 párrafos en que se discuten tanto los puntos principales como los secundarios del ya indicado asunto del libro. Alfonso de Valladolid que fué médico, y desde su conversión hasta el fin de su vida obtuvo y desempeño el cargo de sacristán de la Catedral de la ciudad que le dió apellido, alcanzó una celad avanzada; nació en 1270 y murió en 1349.

les, verdaderos sabios de la ley Evangélica. Y no se contenta solo con refutar las doctrinas rabinicas, sino que explica también el Misterio de la Trinidad y los Sacramentes, resolviendo las dudas de los judios sobre el misterio de la Encarnación, que le dá motivo para ensalzar la pureza de la Virgen María; combatiendo, por último, la pertinacia con que negaban la divinidad de nuestro Señor Jesu-Cristo por su muerte y por las palabras que pronunció desde el Madero de la Cruz.

A este insigne converso, precedió otro no menos docto y prestigioso, que tuvo por nombre Rabi Moséh cuando era judio, y el de Pedro (Pero) Alfonso después que recibió el bautismo, de quien solo citaré un libro que parece molde exacto al que se ajustó, sin duda, el de la Biblia parva de San Pedro Pascual. Era ya catrado el siglo XII (1106) cuando Moséh ó Moisés, reputado como el más sabio rabino de toda la sinagoga española, movido por la Gracia divina y alumbrado por la santa luz del Evangelio, adjuró, á los cuarenta y cuatro anos de edad, la religión judáica; y deseoso de que sus antiguos hermanos se convencieran de que la gran Casa del padre de familia estaba representada por la Iglesia Católica y entraran en ella purificados por las aguas del Bautismo, escribió en lengua latina un libro ó tratado en forma de diálogo contra los errores de hebreos y sarracenos, muy aplaudido por el clero entonces y después, y muy molesto para los judios, y hasta contradicho por rabinos tan conspícuos como Jacob ben Reuben, en sus Guerras del Señor y Sem-Tob Isahac de Tudela en su Piedra de toque, que ambos escribieron en hebreo (1).

En el diálogo hizo hablar á un judio, de nombre Moséh (que era el suyo antes de convertirse) y un cristiano que rebate y deshace los errores de aquel. Pero dejemos á una pluma tan elegante y no menos competente como la de Amador de los Rios, que haga el breve análisis del Diálogo. "Dividió (dice) este tratado en doce capítulos, en donde trata de probar que los judios sobre entender carnal y falsamente las palabras de los profetas, des-

I He aqui el titulo de la obra del converso Pero Alfonso: Dislogi lectu dignizzimi, in quibus impia judavrum opiniones evidentizzime cum naturaliz, tum calestis phi oxophia argumentiz confutantur,
quedamque prophetarum abstruziora loca explicantur. (Pat., t. XXI).
Dos notables libros escribió, además, que fueron estudiades con
abinco por los doctos de su tiempo y de siglos posteriores, llamados De Scientia et philosophia, uno y Proverhiorum seu elericalis
disciplime, otro. De este se han hecho varias versiones francesas;
del tratado De Scientia parece que por ser muy poco conocido de
los eruditos, no se ha dado à luz, que supiera el Sr. Amador de los
Rios, de quien son todas estas noticias bibliográficas. Añade, sin
embargo, que le fué posible examinar la versión atalama, hecha
sin duda en el siglo XIII, que se conserva con la de la Disciplina elerical entre los numerosos MS, de la Biblioteca Nacional
de Madrid.

conociendo las causas de su cautiverio y abrigando absurdas supersticiones sobre la resurrección de los muertos, no observan sino parcialmente la ley de Moisés, siendo este culto desagradable al Hacedor Supremo. Toca de paso la ley de Mahoma; refuta sus falsedades y aberraciones, y pasa luego en el sexto capítulo y los siguientes á explicar la Trinidad, la concepción de la virgen Maria, la encarnación del Hijo de Dios que fué al mismo tiempo Hombre, y el cumplimiento de las profecias con la venida de Jesús; abrazando en las tres últimas partes las cuestiones de si fué Cristo crucificado por los judios espontáneamente, de su resurrección y ascensión, y terminando su tratado con demostrar que la ley de los cristianos no es en modo alguno contraria á la de Moisés. Eran estas materias del esclusivo dominio de la teologia, mostrándose tan docto en ellas el convertido Pedro Alfonso, que mereció entónces los mayores aplausos, y ha obtenido después de todos los escritores de Bibliotecas no pocos elogios,.. Hasta aquí el que también hace el diligente historiador español (1).

<sup>1</sup> Estudiar sobre los judios de España, capitulo II, página 246. Amador de los Rios amplia las anteriores noticias en la página siguiente á la citada, diciendo; «Según el testimonio de Tritemio en su obra de los Escritares estesiasticas, compuso también Rabí Moséh un libro de filosofía y ciencias, que debe haberse extra-

Es indudable que S. Pedro Pascual conocía las obras del maestro Per-Alfonso, con especialidad esta llamada Dialogo. Si así no lo hiciera suponer la ilustración del Santo, bastaría para persuadirse de ello, cotejarla con la que escribió éste sobre identico asunto y conocemos por Biblia pequeña. La misma tésis, la misma contextura, los mismos contrincantes judios y cristianos, aunque de distintos nombres, las mismas cuestiones sustentadas, aunque alterado el orden de los capítulos y subdivididos estos ó agregándole otros, pues mientras el Diâlogo los reduce á doce, uno de los códices de la Biblia parva los amplia à cuarenta y ocho, y otros los disminuven á cuarenta y uno; en suma, los mismos materiales empleados en un nuevo edificio, que no se distingue del prototipo en la solidez y estructura, aunque le falte la originalidad y el sabor clásico. Mas estas diferencias son meramente exteriores y no afectan á lo esencial de la obra, que es la demostración adversus hebraes de que "Jesús Nazareno es el verdadero Mesías, prometido en las Escrituras y esperado por los judios,, ni á las verdades dogmáticas que son conexas á esta proposi-

viado, á no ser el que Rodríguez de Castro señala con el título de Procediarym seu cericilis disciplina librature, códice que se conserva en la Biblioteca del Escorial y el erudito Bayer mencionas.

ción; diferencias accidentales que ni son nada ni nada significan, y aún las mismas discrepancias que se dibujan y señalan entre el método aragonés y el castellano para discutir esas materias, es de poco momento, ó mejor dicho, indiferente. El genio de los habitantes del país, las costumbres arraigadas ó el espíritu de imitación y otras muchas causas, influyen en ello con fuerza poderosa (1); pero la misma enseñanza ofrece uno y otro método. En Castilla las polémicas con los judios no se exteriorizaban más que por medio de la palabra escrita, por el libro; en Aragón por el lenguaje oral, por el discurso, por la pública controversia. Ambos sistemas tenian sus ventajas y desventajas; el castellano no se difundia tanto, pero se perpetuaba; mientras que el aragonés se hacía menos permanente, aunque más popular, porque tal enseñanza se generalizaba, siendo esta una de las principales razones

<sup>1</sup> Dice Lacordaire— Vida de Santo Domingo, cap. IV, que sel uso de las conferencias asciende à una remota antigüedad. S. Pablo las tenía con los Judios, S. Agustín con los Donatistas y Mamiqueos, y Santo Domingo con los Albigenses; pero estas tuvieron de nuevo y atrevido elegir à veces árbitros adversarios, para dirimir la pública contienda doctrinal. En una de ellas y no pudêndose poner de acuerdo los árbitros, convinieron en someter á la prueba del fuego dos memorios; una de los herejes y otra de los católicos, escrita por el Santo, la primera fué devorada; la segunda foé repelida hasta tres veces por las llamas, en presencia de toda la asamblea. Fansenax recuerda el prodigio con una capilla levantada en 1325.

para creer que S. Pedro Pascual escribió en el idioma vulgar de Castilla la Biblia parva. El argumento no admite réplica: si los cautivos aragoneses tenían al fin alguna instrucción, tintura, ó conservaban reminiscencia de lo desacreditado y confundido que en públicos certámenes dejaron al judaismo los oradores cristianos, y en cambio los cautivos de Castilla por su falta de instrucción no podían contestar á las "insidiosas preguntas de los judíos (1),, es evidente que el Santo continuó dando sus enseñanzas por escrito á nuestros cautivos que no sabían ni entendían más que el idioma castellano; luego en esta lengua escribió también su Biblia pequeña.

\*\*

¿Y qué necesidad había de que el Santo bendito escribiera el libro en lemosín, cuando los aragoneses poseían un idioma vulgar de mucha semejanza y gramatical analogía con el castellano, según comprueban muchos documentos del siglo XII reunidos

i «Porque dicen los judios y moros que ellos también pueden decir el Pater natier según su seta como nos los cristianos según nuestra ley, para que estos puedan responder á las insidiosas preguntas de los judios, romancé el Pater natier». S. Pedro Pascual, Prólogo de este Tratado.

por los críticos y literatos? (1). Es cierto que el idioma oficial ó de cancillería era el catalán-lemosin, importado en Aragón por los condes de Barcelona, cuando por sus enlaces con la casa aragonesa ciñeron esta corona; pero éslo también que la lengua de oc nunca echó raices, y apelo á la misma Crónica del rey Conquistador escrita en catalán (pues este monarca lo intentó con empeño) y que está llena de razonamientos en castellano dirigidos al rey por sus vasallos aragoneses (2). Conocían

2 He aqui lo que en romance (aragonés vulgar) contestaron los prohombres de Teruel por boca de Gil Sanchez Muñoz al rey D. Jaime I, que les pedia auxilio para ayudar al monarca Castellano à recobrar el reino de Murcia: «Senyor (le dijo) bien sabedes vos en lo que nos mandastes de rogar, que mucho trovaste de non en nos, nin lo fecistes, nin lo faredes agora. Decimosvos, que vos emprestaremos tres mil cargas de pan et mil de trigo, é dos mi

En el tomo II de la Historia de la literatura española, de Amador de los Rios, «Apéndices», pág. 584, «Romance hablado en los antiguos reinos de Aragón y Navarras, se citan no pocos documentos que lo abonan. De todos ellos solo indicaremos dos, más por su fecha que por su contexto. Es el primero el Testamento de Doña Sancha de Rueda, otorgado al parecer en Zaragoza en 1225, dice así: «Esta es carta de destin que fago yo dona Sancha d' Rueda estando en mi seso et en mi memoria.--Primeramente, lexo por mi alma el mi orto, que sea tenuda lámpada de noite et á las horas deuan el altar d' Sancta María de Piluet, por todos tiempos etc.»-El segundo, es una obligación otorgada en Jaca por Gil de Brun de Aysa, y Aztorg, su mujer, a favor del monasterio de Sancta Cristina (1208). «Conoscuda cosa sia á todos omnes que nos Gil de Brun de Aysa et Aztorg, so muller, obligámosnos et prometemos et combenemos à vos don Bernart d'Bescat, hospitalero de Sancta Xpina et don fray Stephan de Mombaldran, etc., que molan toda nuestra ceuera en el molin de Sancta Xpina, término de Asieso, en ribera del flumen de Aragon», etc.

estos y se valían del castellano para comunicarse sus ideas, como dialecto vulgar.

No es, pues, exacta la aseveración hecha por el P. Valenzuela (pág. 448) de que "el lemosín era la lengua nacional, popular y literaria de todo el reino de Aragón,.. Podría ser oficial y literaria desde que D. Jaime I dió preferencia al catalán, sustituvendo al latin en su corte y cancillería, y escribiendo su Crónica ó Conentaris, primer monumento de aquella pasajera y fugaz literatura; pero no fopular en el antíguo reino aragonés, porque esto lo desmienten los documentos alegados; y si de más atrás lo tomamos, hasta el testamento de D. Ramiro I de Aragón, otorgado en 1061, demuestra que el lenguaje amalgamaba latín y castellano, como en esta cláusula: "Dono de meas armas qui ad varones et caballeros pertinent, sellas de argento el frenos.... el caballos el mulos et equas et vacas.... et basos de auro et de argento et de cristalo ... et meos bestitos et collectras et almuçe-

modios et veinte mil carneros et dos mil vaques. Et si queredes

más, prendet de nos». (Crónica, capítulo 255).

El infante D. Pedro, arrepentido de haber desobedec do a su padre, le pide así perdón: «Senyor, lo que yo feito he, me pesa muyto, et muyto grant dolor hé yo en mio coraçon, com yo he feito ninguna cosa que á vos pese; et vengo aqui á vostra mercet, et fets de mi et de las mias cosas lo que querades». (Capítulo 295 de la Cránias del rey D. Jaime el Conquistador, citada por Amador de los Rios en la nota i.º del tomo III, pág. o io, Historia de la literatura española).

cuas... et totum radat cum corpore meo ad sanctum Joannem,, (Briz, San Juan de la Peña, Historia, libro II, cap. 38).

Ahora, si los cautivos aragoneses de Granada hubieran sido todos catalanes v aún me extenderé á incluir los valencianos, por más que estos últimos no poseían el catalán antíguo, en el que, según dice el P. Valenzuela, está escrito el primitivo códice de la Biblia parva, ni desconocían por completo el castellano-pues en él expresaban sus pensamientos hasta los moros de aquel reino (1)-; si todos, repito, é los más hubieran sido catalanes, tendría alguna clase de explicación el haber escrito el Santo su libro en lengua de los catalanes, porque al fin estos no entendian la de los castellanos. Pero cuando no era así-pues los estados de Aragón no se refundian en el de Cataluña-y la máxima parte de los cautivos aragoneses entendían el castellano, ¿qué necesidad había de emplear un idioma desconocido para los súbditos de Castilla cautivos en Granada? Ninguna que sea admisible. Tenemos, por lo tanto,

<sup>1</sup> Cuando los moros valencianos de Peñiscola entregaron la fortaleza á D. Jaime el Conquistador, habiaronle de esta manera; «Senyor: «quéreslo tu axP Et nos lo queremos, et nos fiaremos en tu, et donarte hemos lo castello de la tua fé». (Crónicar del mismo Rey, capítulo 238).

que convenir en que S. Pedro Pascual escribió la Biblia parva en nuestro idioma vulgar; en castellano, por más que "este solo se hablara en Castilla (que tenía diversos dialectos, como el vascuence y gallego), y el provenzal en todo Aragón, como lengua de la gava ciencia y de los trovadores,,; pero no popular, en romance hablado por el pueblo, ha debido añadir el P. Valenzuela, en la bellisima página que sobre la extensión y predominio de la lengua provenzal, escribe. De modo, que "el fia práctico é inmediato de instruir á los cautivos para que pudiesen defenderse de las capciosas preguntas que judios y moros les dirigian,, no lo habria conseguido el Santo, escribiendo su libro en el delicado y armonioso idioma de los poetas y literatos provenzales, como entiende el docto biógrafo.

Es de poco momento estén redactados en lemosin los "antiquísimos códices que se conservan de la Biblia parva y ninguno en castellano, porque ésta no es una razón demostrativa de que no existiera; pudo haberse extraviado ó destruido el original castellano después de hecha la versión catalanalemosina, y aún las provenzales-valencianas. Buen ejemplo nos ofrece de ello el mismo P. Valenzuela. Dice éste en el capítulo XXXII, página 378,;: B. La segunda forma de la Biblia pequeña, de la que se



posee mayor número de manuscritos y es la más conocida, es resúmen ó compendio del texto primitivo. Evidentemente fué compilada esta reducción algunos años después de la muerte del autor, porque contiene noticias sobre el mismo tomadas de su Impugnación de la secta de Mahoma, aunque en parte adulteradas, y presenta además algunos fragmentos y capítulos enteros que no se hallan en el texto primitivo de la obra original, y que probablemente los compendiadores tomaron de apuntes ó anotaciones dejadas por el mismo autor,..-Y pregunto ahora: ¿donde está el ejemplar ó borrador de la Impugnación de donde esos innominados abreviadores tomaron noticias para completar las de la Biblia parva? Porque no seria el que vino á Jaén después de la muerte del Santo; luego debió extraviarse ó inutilizarse, lo mismo que el único y primitivo códice castellano de la Biblia parva, que se empeña ahora, después de seis siglos, en bautizar con filiación catalana y nombre de Disputa el P. Valenzuela. ¿Por qué éste para internarse en el intrincado laberinto no se ha asido al hilo conductor de sus múltiples y sólidos conocimientos filológicos, literarios y de maestro del lenguaje para inquirir, comparar y deducir si un natural ó nó de Cataluña, pero con cuyo idio-

ma está amamantado-por decirlo así-, criado y educado, que habla, enseña y escribe en lemosin con todos sus matices y variantes, puede redactar en castellano una obra como la Impugnación, sin descubrir en un giro, en un modismo, frase ó locución, su origen y procedencia? ¿Pudo olvidar por ventura el autor, la concisión y brevedad en el desarrollo de las radicales del idioma catalán-que es su rasgo distintivo-y aquel constante uso del neutro ést (istud) que parece connatural en sus hablistas, por más que empleen el castellano con tanta propiedad como elegancia? Diga lo que quiera el P. Valenzuela, el autor de la Impugnación, tuvo que escribir también en castellano la Biblia pequeña. ¿Por qué no acepta el biógrafo la conclusión sencilla, natural y lógica de que ese libro conocido por Biblia parva fué traducido al lemosin à raiz de la muerte de S. Pedro Pascual? ¿No se tradujo también al mismo idioma el libro importado de Castilla Disciplina clericalis, del maestro Per Alfonso? Pues lo mismo pudo suceder con el mencionado libro del Santo Obispo de Jaén; y agregaré, además, que hay otras razones, que si nó lo certifican así, inducen, por lo menos, á persuadirlo, como no tardaremos en apuntar.

Mas cuando el P. Valenzuela llegue á esta pági-

na, si por suerte la lectura de las anteriores no le hastian, sospecho que dirá o pensará: "este critico no retrocede, y defiende su tésis palmo á palmo, cual el combatiente el terreno: antes dijo en su Informe, que "la misma razón había para atribuir la Biblia pequeña á S. Pedro Pascual, que á D. Gonzalo de Stúñiga ó Zúñiga, obispo también de Jaén, y muerto en el cautiverio de Granada; ahora ya que se le ha probado hasta la evidencia que no pudo ser más que S. Pedro Pascual el autor, quiere persuadir que no la escribió en lengua lemosina (catalana ó valenciana) sino en castellana,,, Y tendrá razón en pensarlo y decirlo así, siendo lo más peregrino del caso, que en lo que se refiere al obispo D. Gonzalo, ambos hemos sido víctimas de las supercherías ó errores de aquellos dos grandes biógrafos de S. Pedro Pascual, D. Martin Ximena Jurado y el P. Vilches, secuaces de la Higuera, de quienes tomaron esas noticias los demás biógrafos, Ni D. Gonzalo de Zúñiga cayó segunda vez prisionero de los moros (no faltando quién, cual Argote de Molina, niega hasta la primera), ni fué martir, ni sus restos yacen en la Catedral de Baeza; todo eso carece de verdad y es vulgar tradición. D. Gonzalo se retiró á Sevilla en los últimos años de su pontificado; alli otorgó su testa-

mento en 7 de Noviembre de 1456; allí murió y alli fué interinamente sepultado, hasta que en Marzo (24) del año siguiente de 1457 los Trinitarios de Sevilla pidieron en forma copia autorizada del testamento para ejecutar lo prevenido en él resrespecto á ellos, ó sea la traslación del cadáver al convento de Trinitarios calzados de Valladolid, donde estaba enterrado D. Diego López de Zúñiga, padre del obispo difunto, y así se cumplió. ¿Donde leyó, pues, el analista Ximena aquella cláusula del testamento de D. Alonso Vazquez de Acuña, sobrino y sucesor inmediato en el obispado de D. Gonzalo, en la que decia que éste "murió en Granada en poder de los moros,, v hasta precisa que fué otorgado en Begijar (Baeza en 9 de Mayo de 1474), que no halló Chacón, comensal de los duques de Bejar, cuando en 1727 revolvió de intento los archivos de la casa de Zúñiga y otros varios papeles para publicar (como lo hizo) las "Tradiciones y memorias historiales del obispo D. Gonzalo,, ni el dean Mazas entre los documentos de la catedral de Baeza? Mas es fácil colegirlo: Rus-Puerta antes que de Bailén, fué prior de Begijar v alli como erudito anticuario acreditado, recojeria v facilitaria à su colega Ximena veraces noticias para que éste pudiera elevar á D. Gonzalo

de Stúniga á la santidad y martirio. Debe, por lo tanto casarse y anularse todo lo que hemos escrito el P. Valenzuela y yo sobre el obispo D. Gonzalo, "cuya vida, como dice aquél, tiene muchos puntos de semejanza con la de S. Pedro Pascual y se habia prestado á la confusión de muchas cosas del uno con las del otro, (cap. 33, pág. 404). Hasta el mismo sapientísimo benedictino D. Pio Bonifacio Gams si viviera, reconocería que no podía ser otro más que S. Pedro Pascual el obispo de Jaén, muerto en el cautiverio de Granada. Ha disipado las sombras en que estaba envuelto tan interesante punto de nuestra historia eclesiástica un libro inédito del dean Martínez Mazas, que he tenido ocasión de examinar, como indiqué en anterior nota y del que traslado el particular como fustificante al Apéndice. Así lo reclama la exactitud histórica; pero volvamos á la Biblia parva de S. Pedro Pascual.



En dos grupos distintos ha reunido el P. Valenzuela los códices que de ella existen; el primero consta de un solo ejemplar que él cree y califica de copia en su forma primitiva. "Está escrito (dice) con pésima ortografia, sin puntuación, ni párrafos, ni letras mayúsculas, y abundan en él vocablos lemosinos inusitados y desconocidos en el moderno catalán y valenciano,, é infiere, por las coplas que expresan el sentimiento que todos los catalanes hicicron con motivo de la prisión del principe de Viana, escritas de mano distinta y más moderna en las últimas páginas del volumen, que este es indudablemente anterior en varios años á esa época, pues el principe D. Carlos murió en 1461. El segundo grupo de códices lo forma con el del Vaticano que marca la fecha 1454; el Escurialense, que no se si será el mismo que el llamado Granatense, pues Felipe II hizo llevar uno de esta ciudad á la biblioteca del grandioso monasterio, y el impreso en Barcelona en 1492, porque no quiero contar entre ellos el llamado Valentino por el biógrafo, que aunque lo viera y examinara el trinitario Fray José Rodriguez, no queda rastro ni noticia, á no ser el mismo que poseía en 1674, según refiere el Padre Colombo, un prebendado de aquella Catedral; códice que no se conserva tampoco, aunque fuera distinto.

He aquí los dos grupos ó secciones en que el P. Valenzuela distribuye los códices de la *Biblia* parva que existen ó han existido. Cualquiera creerá que intenta con ello señalar exclusivamente la prioridad ó fecha de cada uno de los enumerados; pero no es así. Lo que le urge sobre todo explicar es que la falta de fidelidad, armonia, ilación lógica de los capítulos, división y sustitución de ellos, cambio de conceptos y trueque de frases entre el códice de la primera categoría, que él tiene por único verdadero, y los de la segunda, puedan ó no reducirse también á uno solo, es debida al compendiador de la obra, que él supone mercenario. En confirmación de lo indicado y poniendo de resalte el P. Valenzuela las muchas y substanciales diferencias que se encuentran en el prólogo de ambos códices, dice textualmente en la página 384: "Y si solo en el prólogo introdujo el compendiador tales y tan substanciales variaciones, puede conjeturarse lo que haría en el cuerpo de la obra. La trasformó, y tanto que habria de tomarse por un escrito diverso, sinó hubiera conservado la doctrina, el pensamiento, las ideas y aún las expresiones del autor. Suprimió el diálogo con todas las circunstancias de la discusión, y sustituyó á la forma interesante y viva del original, la árida de las preguntas y respuestas. Suprimió todas las citas y términos ó expresiones hebreas v árabes, omitió varios títulos, introdujo otros nuevos y dió un orden diferente à las matetias, etc., En suma, conc'uiré yo por mi cuenta:

que el compendiador confeccionó otra Biblia parva atribuyéndola al Religioso y Obispo de Jaén en Castilla.

¿Y de donde saca y cómo prueba el P. Valenzuela (sirviéndome de las mismas frases de que él se vale para "no poder pasar por alto dos afirmaciones falsas que según dice hago en mi Informe sobre la Biblia parva) de donde saca, repito, y cómo prueba que el códice del primer grupo en que él los divide, es el único genuino y verdadero, y los del segundo apócrifos y contrahechos? ¿Si cuando la crítica histórica y literaria no tiene averiguado por modo evidente en qué idioma (lemosín ó castellano) escribió S. Pedro Pascual ese libro, por qué viene ahora el nuevo biógrafo sobre esas dudas á suscitar otras más graves y trascendentales relativas al mismo texto? ¿Qué pruebas concretas y positivas tiene para ello ó en qué documentos y autoridades descansan sus juicios? Al menos los mios, en las afirmaciones tan reciamente calificadas por él, descansan la primera, en la autoridad del Santo, el cual declara en el prólogo del libro, que para escribirlo "investigó los libros de la Biblia y los Profetas y otras escrituras para esto necesarias,, ó "se había dado á estudiar los libros de la sagrada Escritura misme à incercar les libres de la Biblia,

entendiendo estas palabras en el sentido recto; y la segunda en el certificado que à virtud de requisitoria expidió en forma el prior del Escorial en 1645, de los libros verdaderos ó atribuidos á S. Pedro Pascual, entre los que no se enumera el de la Biblia parva, à pesar de estar en la sección de manuscristos de aquella Biblioteca (signatura L, número 12, estante II) con el epigrafe latino S. Petri Paschalis Valentini, Episcopi Giennensis et Martyris Christi, Instituti B. M. de Mercede opus inscriptum: Biblia parva ad Granatenses captivos, bien que este rótulo se pondría después de la canonización del Santo, al códice denominado Escurialense. Estos son los fundamentos de las dos afirmaciones por mí hechas y calificadas de falsas por el Rmo. P. Valenzuela en la página 408 de su libro: así corresponde declararlo.

No sospeche, por ello el P. Valenzuela que yo, copiando su ejemplo, tomo la revancha; estaría muy lejos de la verdad. Pero séame lícito decir, que con el sistema por él adoptado de examen y cotejo de los códices diversos de la Biblia parva, en el que despliega una rica y abrumadora erudición, que yo admiro, se descubre la desconsoladora verdad de no saberse cual de ellos es fiel y exacta copia de ese libro que redactó S. Pedro Pascual.

El P. Valenzuela cree y afirma solo por razones inductivas, que el códice que ahora exhuma de los archivos mercenarios, como antes, en 1779 los frailes de la Merced lo habían exhumado de la biblioteca de los carmelitas de Barcelona, es el primitivo; y que los otros, ó sean los que están más ó menos contextes con el códice Vaticano, son compendios, extractos y reducciones mal hechas y alteradas del que tiene por original, al que únicamente debemos atenernos. ¿Con qué autoridad y pruebas hace tal aseveración? Autoridad, por mucho que vo respete la suya personal y decisiva en el régimen de su inclito Instituto, no creo sea incontrastable en la república de las ciencias y de las letras la que ostente; pruebas, ya lo hemos dicho; solo inductivas: las de su códice predilecto, al que llamaré catalán, y arbitrarias para desautorizar los otros, que denominaré valencianos. Veamos el conjunto de unas y otras, por más de haberlas ya indicado, poco antes: "Que el códice primero es muy antiguo,.. (No me parece, por lo menos á mi, lo mismo, siendo siglo y medio posterior al Santo); "Que se encuentran en él muchísimos vocablos lemosinos, inusitados y desconocidos en el moderno catalán y valenciano,.. (Y nada tiene de particular, porque el catalán es lengua aglutinante en la que

se descubren y conservan muchas radicales hasta del sanscrito, como demuestran los filólogos. Arrastraría, pues, de la fusión lingüística antigua los vocablos inusitados que indica el P. Valenzuela, recibiendo por aumento los que forme con la mezcla de los extraños que predominan hoy. ¿Y de la lengua valenciana, como quiere que no sean desconocidos esos vocablos, cuando adquirió importancia y popularidad el provenzal con los poetas valentinos, que dejaron en el'a el delicado y bello matiz de armonia v cultura que la adorna?); "Que en ese códice catalán se encuentran diversas citas hebreas, caldéas y árabes, que designa y enumera. (¿Las trasladaria el amanuense, por acaso, en los caracteres propios y varios de esas lenguas semíticas? Porque con "pésima ortografia,, no sé quién pudo leerlos ni aún interpretarlos). Estos son los únicos motivos externos que le inducen á tener por primitivo el manuscrito.

Los internos para desechar los otros, además de considerarlos como reducciones, extractos ó compendios, son los "cambios, omisiones y adulteraciones,, que en ellos abundan, de las que—y por muestra—señalaré dos; 1.º. En el prólogo del códice Granatense en literal consonancia con los del mismo grupo, dice el Santo: "por mi desgracia fui

preso en poder del rey de Granada,, y el catalán "por mi ventura,.. ¿Consiste la dificultad en la contraria lección? Pues dispense el P. Valenzuela; vo me quedo con la del Granatense. En primer lugar, porque la prisión ó cautividad fué una verdadera desgracia para S. Pedro Pascual, y asi lo comprueban las bulas de Bonifacio VIII que al particular hacen referencia; y en segundo, porque la lección de los códices repulsados, no dice "per mi ventura,, sino "per ma ventura,,; por mala ventura; por mi desgracia, que es conforme á la verdad.-2.". En el códice Vaticano, que será el que el P. Valenzuela tendrá en Roma á la vista ó en otro cualquiera, hablando el Santo del privilegio de preservación de la culpa original concedido á la Virgen Maria, dice: debeis creer que Maria fue preservada de toda culpa original. Y corrige el crítico: "Siendo entónces una pia creencia solamente, el Santo como verdadero teólogo insinúa el tal privilegio y apunta los argumentos y razones con que se demuestra estar contenido en la revelación; pero solo como una opinión teológica, y no como un dogma declarado por la Iglesia,.. :Mas no pudo tranquilizarse la alarma del sentido teológico del Padre Valenzuela con recordar que la palabra creer significa, además del firme asenso que hemos de dar á

las verdades reveladas por Dios y propuestas por la Iglesia, "tener una cosa ó verdad por verosímil ó probable,,? Pues necesariamente en esta acepción tuvo que emplearla el abreviador y hasta el mismo Santo, pues para darle otro alcanee habrian dicho cuando menos, "debeis creer firmemente que Maria, etc.,; que equivale á expresar una creencia dogmática, y no piadosa.

Aunque califico de leves las discrepancias notadas y otras puestas de manifiesto en el cotejo entre los varios códices, como el P. Valenzuela desde el punto de mira que ha elegido, repite hasta con execso, "que el compendiador ha tomado solo las ideas del autor (S. Pedro Pascual), pero que la obra primitiva ha perdido en la reducción su indole, colorido, estilo y todo su mérito literario, convirtiéndose de un animado diálogo, y de una erudita discusión, en un simple catecismo de la doctrina cristiana,, (pág. 387); como se afirma en ese juicio, es necesario convenir en que la Biblia parva de S. Pedro Pascual es una en la esencia ó en las ideas, y múltiple en los accidentes ó en las formas. Y como no se puede determinar qué códice de los existentes es el primitivo (pues si á un crítico le parece el catalán, á otro le parecerá-y con más razón-el valenciano), claramente se deduce que

el Santo escribió el original en otro idioma que los traductores, aún siendo de la misma región todos ellos y teniendo con variedad de matices la misma lengua, hicieron su correspondiente versión, que se había de distinguir y diferenciar entre sí además, por el grado de cultura en la materia tratada, y competencia en el propio y extraño idioma que adornaba al traductor. Luego si el no ser los códices aún el más antíguo—que tengo al Vaticano, por la fecha que registra—copias unos de otros fieles y exactas, demuestra que el autor de la obra no la redactó en lemosín (catalán ó valenciano), sino en nuestro idioma vulgar. S. Pedro Pascual escribió, pues, en castellano su libro llamado, no Disputa aunque lo es, sino Biblia parva.

Y despejada de este modo la incógnita que ha dado margen á la disquisición del último punto en que he dividido mi humilde trabajo, para poner fin y remate á él, recojeré algún que otro concepto desparramado en los capítulos XXII y XXIII del libro del P. Valenzuela, que reclama respetuosa contestación.

Estoy conforme en que más que el título de de Biblia parva,, conviene á este libro el de "Disputa del Obispo de Jahén contra los judios sobre la fé cristiana,, por dos razones: la primera, porque arranca, como si digéramos, de las entrañas del asunto (a visceribus causa), y la segunda, porque habría más semejanza con el de la Impugnación que comienza así: "El Obispo de Jahén sobre la secta de Mahoma,; pero no estoy conforme con que uno, ó todos los códices de la Biblia parva atribuyan al Santo en el prólogo, las siguientes palabras, ya sean en lemosin ya en castellano: "Como yo Religioso y Obispo por la gracia de Dios de la ciudad de Jaén del reino de Castilla y aqui no nombrado, como por mi ventura estuviese preso en poder del rey de Granada, etc.,; y digo que no estoy conforme, porque abundan en ellas los dislates, que jamás habría cometido el Santo, y de los que nos ocuparemos.

Dice el texto: "Religioso y Obispo,... Pues bien; sin reproducir los argumentos de mi "Informe histórico,, sobre esa frase, que todos los resumía en que es (con la conjunción y sin ella) impropia del idioma castellano, concretaré la dificultad en esta sola pregunta: ¿En qué acepción toma el P. Valenzuela el vocablo Religioso, en la del que es "fiel y exacto en el cumplimiento de los deberes que la religión le impone, ó en la del que profesa en un instituto monástico ú orden religiosa regular? Porque si toma la palabra en el primer significado,

nada tengo que obgetar: San Pedro Pascual fué exacto y fiel y celoso en el cumplimiento de sus obligaciones de cristiano y de las que le imponía el ministerio episcopal.—Es el religiosus judex de Quintiliano, que desechó de mi Informe el P. Valenzuela, por "no tener nada que ver aquí el valor que atribuyeron los latinos al adjetivo,...-Mas si es en el segundo, es decir, si el Santo perteneció á un instituto ú orden Religiosa, deberá también tenerse por perteneciente à estas todo el cleio, absolutamente todo el que había á fines del siglo XIII, no solo en Castilla sino en los diversos estados en que se fraccionaba entonces nuestra Península; porque á los arzobispos, obispos, abades y priores de España les dirigió Bonifacio VIII la Encíclica de 29 de Enero de 1300, encareciéndoles la necesidad que tenía de su caritativo concurso S. Pedro Pascual para salir libre del cautiverio; y como en esa bula se dice á los prelados que acudan á remediar la necesidad con presteza y esplendidez por ellos y por sus súbditos religiosos (per vos vestrosque subditos religiosos), hemos de concluir lógicamente, que el clero de España era entonces regular: ;hasta ese extremo llegan las consecuencias de una falsa premisa!

Pero aunque "á todo turbio correr,, admitiéra-

mos, lo que no se puede admitir, á saber: que el vocablo religioso ó religios no era un modismo, bien expresivo por cierto, de distinguida y respetuosa consideración, sino el estado y clase á que pertenecía S. Pedro Pascual, no por eso declaraba, ó los que le atribuyeron el religios, á qué instituto ó comunidad de frailes pertenecia, fuera ecuestre, ó mendicante. Mas se colige también de la palabra Religioso, à la sagrada orden monacal que perteneció? ¿De donde consta que fuera mercenario, y no trinitario, dominicano, ó franciscano, por cuya orden tanta predilección manifestaba? Y contestará el P. Valenzuela "con tanto aplomo como seguridad,..: de la tradición... (mercenaria, debería añadir). Mucho la respeto; pero desde el fracaso del punto concreto referente al obispo de Jaén D. Gonzalo de Stúñiga, me hallo-lo diré con franquezademasiadamente prevenido "contra esa casta de tradiciones,, en frase de Mazas, que carecen de todo fundamento histórico. ¿Indicó siquiera el Santo el instituto Religioso à que pertenecía? ¿Pues si no lo hizo, á qué lo hemos de distinguir nosotros, ni con qué derecho ni autoridad histórica podríamos hacerlo?

Someto, por último, al buen criterio del P. Valenzuela la siguiente reflexión: La crítica moderna,

"que no acepta sin cierta desconfianza los preclaros volúmenes que se atribuyen al Santo,, admite sin reparo ni contradicción alguna dos de ellos; uno, la "Glosa del Pater noster,, escrita en el cautiverio, antes de redactar la Biblia parva; otra, la "Impugnación de Mahoma,, después. ¿Qué motivo había, ó á qué causa puede atribuirse que en el comienzo de la "Glosa,, lo mismo que en el de la "Impugnación,, estampara con todas sus letras Vo Don Pedro Obispo de Jahén, y en el de la "Biblia parva,, yo Religioso y Obispo de la ciudad de Jahên en el reino de Castilla, cuando este lo redactó entre los dos anteriores? ¿Se acordó entonces, por ventura, y solo entonces, de que era Religioso, ó no lo sería más que para los aragoneses cuando les escribía en lemosin? Reflexiónese, pues, sin prejuicios ni apasionamientos, que el religios de S. Pedro Pascual solo pudo ser sustituido ó añadido por el traductor ó traductores de su Biblia parva.



Sigue el prólogo diciendo, que el Santo fué "Obispo por la gracia de Dios de la ciudad de Jaén del reino de Castilla, y aqui (en el prólogo) no nombrado. Desde luego advierte el menos sagaz

que el traductor y reformador era extraño, y ni aún siquiera estaba á la sazón en Granada.. ¿Cómo S. Pedro Pascual habia de puntualizar la filiación política de la ciudad de Jaén, cuando todos los castellanos y aún los moros del reino granadino la conocian, y comprueba, además, el mismo Santo en el prólogo de los otros libros llamándose Obispo de Jaén si más aditamento? ¿Y del autor de un libro que al frente de él escribiera-por ejemplo-"Vida de S. Narciso primer Obispo de la ciudad de Gerona en Cataluña,, qué concepto habrían formado, aún en los comienzos del siglo XIV, los naturales del antigno y pujante principado? Muy sencillo y natural; ó que el hagiógrafo era un escritor ramplón, ó que suponía en sus lectores supina ignorancia. Es por tanto evidente, que la frase "ciudad de laén del reino de Castilla,, se debe atribuir no á S. Pedro Pascual, según quiere su recentísimo biógrafo, sino al traductor de la Biblia parva. Y vamos ya sin entorpecimiento á ocuparnos de la palabra arábigo-castellana açino, que "senderea,, el P. Valenzuela, y hasta juzga "mal traida,...

No se escapó, por cierto, à la mirada investigadora del R. D. Fidel Fita, que la frase estaba descompuesta y hacía mal sentido en todos los códices y versión compulsada de la *Biblia parva*, procediendo á reconstituirla, como lo hizo en el excelente artículo que, con las once bulas inéditas de
Bonifacio VIII sobre S. Pedro Pascual, publicó en
el "Boletin de la Academia de la Historia,, en
Enero de 1892. De las dos dicciones separadas
açi no (aqui nó) formó una sola, y enlazándola á la
subsiguiente leyó açino anomenat (nombrado el triste, ó el miserable). "Ese es el sentido verdadero
de la cláusula; el nombre con que S. Pedró Pascual era conocido en Granada. "A su aciaga y miserable ventura, concluye el ilustre académico,
conviene hazin, que Pedro de Alcalá expone por
haçino (triste), el cancionero de Baena hasino y el
diccionario de la Academia hacino. Quizá fué hasin,
haçino (bello),,...

Pues bien; el P. Valenzuela que aceptó "dubitivamente,, según afirma, la interpretación del P. Fita, por "el aplomo, seguridad y erudición oriental de que la acompaña,, capaces de deslumbrar á... el Sr. Rodriguez, que subyugado por la autoridad del erudito adadémico y admirado de la sagacidad con que ha reconstruido la frase, admite sin dificultad en su "Informe,, que el autor de la Biblia pequeña llevaba en Granada el sobrenombre de Haçinon; el P. Valenzuela, repito, que estudió después la frase en cuestión, comparándola con otra del mismo pró-

logo y observando el significado de cada una de las voces que la componen, ha arribado á esta conclusión, que tiene para él el caracter de evidente y de indiscutible: "la famosa frase assi no anomenat traducida literalmente, significa aqui no nombrado; y no hay necesidad de suponer que el autor de la Biblia pequeña haya llevado un sobrenombre en Granada, ni hay para qué recurrir al verbo árabe hazana mestus est (estuvo triste), de donde se deriva el adjetivo verbal hazin, tristitia affectus (el que sufre tristeza, ni al verbo hasana, pulcher fuit (fué hermoso), que da origen al adjetivo hasin; porque esta erudición arábiga está aquí fuera de su lugar, huelga y no hace falta para traducir el lemosin, y la suposición de tal sobrenombre es no solo ociosa, sino contraria á la intención y á las expresiones del autor, (pág. 375).

Yo entendía que el P. Valenzuela solo disparaba bala-rasa contra el humilde é insignificante escritor que habla; pero me persuade lo anteriormente transcrito, de que también las dirige—y enramadas, por cierto—al preclaro académico P. Fita, en quien no sé si podrá hacer blanco. De todos modos, y por secundar los propósitos del autorizado mercenario escribiendo mi desdichado, aunque inocente "Informe, ha caido sobre las débiles fuerzas de

que dispongo, una copiosisima granizada-cual asoladora nube-de erudición arábiga, y cuyas consecuencias no preveo. Demás está decir, que en esa lucha de gigantes; en ese verdadero certamen de conocimientos orientalistas, etimológicos y lexicógrafos, vo no puedo ser más que mero espectador, ó que sirva para preparar el terreno, es decir, ocuparme de algo externo, aunque sea solo del encadenamiento ó enlace de las palabras del prólogo que examinamos, según la interpretación que les dá el P. Valenzuela. Dicen así: "Como vo Religioso y Obispo por la gracia de Dios de la ciudad de Jaén del Reino de Castilla, y aquí no nombrado etc.,, Le falta al Santo en las frases transcritas su nombre propio de pila, que habria sido conveniente para completar la redondez del periodo, no necesario para distinguir su personalidad, é indiferente para el asunto que nos ocupa y detiene.

¿Era obispo de Jaén? He aquí lo esencial; lo demás, llamárase Juan ó Pedro, es secundario: lo principal, lo que le daba gran relieve, lo que le hacia conocido en Granada no solo del pueblo cautivo, sino hasta del musulmán, era su ministerio, su gerarquía, su dignidad episcopal. Por eso se refiere en aquella milagrosa y bellisima leyenda del maestro Juan Villegas Pardo, que cuando el Santo por haber rescatado los niños que de ordinario le ayudaban la misa, salió á la puerta del baño en demanda de quien supiera hacerlo, y encontrando uno de cuatro años-"con su jaquetilla y bonete, á manera de cautivo - este le dijo: ¿Obispo, qué busças? Es verdad que tan celestial niño, examinándolo el Santo después de las acciones de gracias por el sacrificio celebrado, y contestando á una de sus preguntas, dijo: Pedro; yo soy Jesucristo; pero esto no desvirtúa que le llamara antes Obispo, por cuyo nombre contestó el Santo.-¿Qué llevas alii, Obispo? le preguntó un día el rey moro, que le advirtió bulto debajo del manto: rosas, respondió; y en rosas y flores quedaron convertidos los miseros restos y mendrugos que llevaba á los cautivos. Alfaqui y gran alfaqui le llamaban los moros, como á todos los que tenían su alta dignidad; Senyor en Crestian, los rabinos judios contra los que disputaba y escribía. Fué, pues, conocido el Santo mientras vivió, por lo que era; por el Obisto de Jaén. ¿Y tan extraña ó peregrina ha sido esa costumbre entre nosotros que no tenga y haya tenido imitadores? ¿Tan distante está el ejemplo del cardenal Monescillo que, ocupando la Sede giennense, encabezaba muchas de sus cartas é instrucciones pastorales con decir sencillamente "El Obispo de Jaén á sus

diocesanos,,? ¿Querría, acaso, este principe de la Iglesia "ocultar su persona bajo el velo de esa especie de semi-anónimo con que la ocultó S. Pedro Pascual, según supone el P. Valenzuela (pág. 417)? No hace falta, por consiguiente, en el prólogo para manifestar quién era autor del libro, que el Santo añadiera su nombre de bautismo; Pedro. Ciertamente no habria estado de más, ganando á la vez el periodo en rotundidad, como lleno y preciso, cual lo hizo en el prólogo de otros volúmenes: "Yo Don Pedro por la gracia de Dios Obispo de Jahén, etc.,; pero cuando en el de la Biblia parva no siguió la misma fórmula-que desde el principio habia empleado, y comprueba el pergamino urgabonense (de Arjona)-sus razones tendria, si no es ya que los traductores, consultando la "brevedad y concisión,, del lemosín (catalán ó valenciano) ó la falta de exactitud en la correspondencia del idioma, les obligó á simplificarlo, agregar otros conceptos y hasta caer en repeticiones que el buen gusto literario del Santo habria tachado ó borrado. ¿Será temerario sospechar que el principio y fin de este prólogo no es, cuando menos, del Santo? Mas como detenerse en ello se podría traducir por cavilaciones, derechamente voy al punto que sintetiza toda la dificultad, la frase

assi no anomenat (aqui no nombrado), confeccionada con gramatical maestría por el P. Valenzuela.

Lo diré sin ambages ni rodeos; paréceme imposible que un talento tan claro como el del ilustre mercenario, no eche de ver la repugnancia que hay entre estos dos conceptos: "yo el Obispo de Jaén,, "y aquí no nombrado,,; es antitesis que no vá en zaga á las del gran maestro de nuestra elocuencia, fray Luís de Granada. Se nombra el autor de la escritura tantas veces referida "Yo Obispo de Jahén,,? Pues no admite duda; citado queda. Si cuando menos desapareciera la negación no cargando en cuenta al copiante la errata, como hoy se atribuyen todas al cajista, tal vez la dicción, aunque siguiera pleonástica, podría tolerarse, diga lo que quiera el P. Valenzuela sobre si "la expresión asi nombrado, no estando precedida de nombre (le parecerá poco el de Obispo); carece de significado que la relacione con el sustantivo,,; si Roque Barcia está en lo firme dando á la palabra catalana assi y aún á la provenzal assi correspondencia castellana de así (pues el adverbio de lugar aquí se escribe y expresa en catalán ahí (1) quizás tachando el no, podría darse á la frase más propio y adecuado

i R. Barcia, *Diccionario etimológico*, Madrid 1880, tomo I, páginas respectivas, 447 y 388.

sentido leyendo: "Yo el Obispo de Jaén, así nombrado,, etc.; porque admitir la otra lección, la que tiene para el P. Valenzuela el "caracter de evidente é indiscutible,, y dice aqui no nombrado, es intolerable, la rechaza hasta el buen sentido.

Desechada ya esta versión ó interpretación, queda encerrada la dificultad en una disyuntiva: ó se acepta corregida, como se ha dicho, la frase "así nombrado,, ó la reconstituída por el P. Fita "açino anomenal, la cual no consiste en otra cosa, como se vé, que en reunir dos dicciones separadas, aci y uo, en una sola açino, que es un nombre árabe con equivalencia castellana de triste, pobre, miserable y aun mezquino, escrito assino, acino v hazino, derivado de hazin, según P. de Alcalá, al que siguen los etimologistas. Lee, pues, el eximio académico: "Yo el Obispo de la ciudad de Jaén, llamado el pobre, ó el triste, que esto es indiferente, "siendo el sentido verdadero (por su aciaga y miserable ventura) el nombre con que era conocido en Granada,.. Es decir, que el Santo llevaba en aquella ciudad el apodo de acino. Y no hay medio; si no se acepta ninguna de las dos versiones, á pesar de reconocer la superioridad innegable de esta última, nos quedamos sin ninguna, y la frase, ó mejor dicho, toda la cláusula, convertida en un logogrifo que no acertarían á descifrar todas las combinaciones de sus autores ó correctores.

El P. Valenzuela, apasionado de la interpretación por él dada, - y no lo extraño, siendo hija de asíduo estudio-pone ciertos reparos al nombre recompuesto de açino, de los que alguno que otro hace reflexionar. No dudaré que el Santo llevara en Granada un apodo que compendiaba su extraña situación, falta de recursos propios y agenos para allegar el grueso rescate, porque el pueblo árabe prodigaba, desde sus principes hasta los más humildes súbditos, sobrenombres tomados de los defectos corporales ó de cualquier otra circunstancia; pero sí noto con extrañeza, que empleándose -aun con pesada repetición-dicho apodo en el prólogo y se renueva al fin del libro, no se haga después en el desarrollo de los títulos ó capítulos de este, por más que lo pidan las circunstancias; lo que es inexplicable. Mas lo sorprendente es que ni una vez siquiera se mencione en la "Impugnación de Mahoma,...; No llegaría á oidos ni á notícias del Santo el sobrenombre que le dieron en Granada? Pero como es posible cuando tantas veces lo repitió en el prologo de la Biblia parva y ésta la escribió un año antes que la Impugnación? ¿Llevará razón el filólogo mercenario en decir que "la indole y estructura del catalán, antíguo y moderno, rechaza en absoluto la forma assino ó açino en la suposición de que esas palabras expresen un nombre, tanto más que los vocablos árabes de que se dice derivado ese nombre se pronuncian hasin y hasin en ambas lenguas arábiga y catalana, sin necesidad de que un escritor lemosin, contra la índole de este idioma diera forma castellana á un nombre árabe, inusitado y ocasional, que más propia y fácilmente se habria podido pronunciar y escribir en forma lemosina,,?

Mas porque de kazin se entienda ó infiera que se deriva el nombre açino se sigue que este no sea årabe, siquiera tome forma castellana por aparecer —va como arcáico—en el Diccionario de nuestra lengua. Lo mismo en la castellana que en la catalana se encuentran muchos vocablos arábigos que no han perdido nada de su extructura ni cufonismo, y por lo tanto no se puede decir que se castellanizan ni catalanizan (si es lícito expresarme así) y valga por todos el ejemplo que en este instante se me ocurre. El nombre alfaqui es genuinamente arábigo (Alfaquih, con h que suple el acento en la i, derivado de fikh, de donde se forma con el artículo al-faquih) y alfaqui se dice en catalán, mallorquin, valenciano, portugués y castellano, como acreditan todos los glosarios etimológicos. ¿Tan

enrevesado es el vocablo açino que no pudo el traductor hallarle adecuada correspondencia, ni el amanuense supo otra cosa que separar las sílabas?

Mas aunque no hay unanimidad en la interpretación de la frase, se conviene, sin embargo, 1.º: en que expresa alguna circunstancia personal del Santo, y 2.º: que aparte de las veces que, como sabemos, se repite en el prólogo de la Biblia parva, no se hace uso de dicha frase, ni por asomo, en el libro posterior, la Impugnación. Partiendo de esta sólida base, procede preguntar: ses debido, por modo positivo, á la pluma del Santo ese proemio de la Biblia parva? Porque el P. Valenzuela para dar más preeminencia-va que no puede antigüedad-al códice catalán sobre los valencianos, dice de estos, considerando el prólogo de todos ellos, por ser idénticos, como uno solo: "desde las primeras palabras de este prohemio se echa de ver que fué redactado por una persona diferente del autor, y cotejándolo con el auténtico (que él cree catalán), se reconoce la diferencia, la falta de naturalidad, v hasta de fidelidad en el segundo,, (página 383). Dejando á los mercenarios que resuelvan como puedan la cuestión de familia, vengamos nosotros á deducir esta consecuencia legítima: Luego si el prólogo fué redactado por una persona diferente, à esta es à la que hay y se debe atribuir la frase, su repetición y uso exclusivo en ese libro; no al Santo obispo de Jaén.

\* \*

Y como según el apotgema vulgar, las cuestiones son como las cerezas, que en tirando de una sale toda la banasta, surge y se dá la mano con la anterior esta otra pregunta: Æscribió S. Pedro Pascual la Biblia parva tal cual se conoce, ó es obra apócrifa v le fué atribuida por algún coetáneo, colector de apuntes que escudriñara, y de retazos del último libro del Santo? Porque, según el P. Valenzuela, el compilador anónimo no se conformó con introducir en el prólogo sustanciales variaciones, sino que "toda la obra la trasformó completamente hasta el punto que habría de tomarse por un escrito diverso, si no hubiera conservado la doctrina y el pensamiento,.. La misma doctrina y pensamiento, añadiré á mi vez, fueron comunes á todos los que sustentaron controversias con los judíos, reales ó fingidas, entre los que se cuenta al autor del Diálogo ó disputa, el Maestro Per-Alfonso, primer escritor de ese género. Por último, para el P. Valenzuela es evidente, por el estudio detenido

y paralelo que ha hecho de la Impugnación y de la Biblia parva, que el compendiador del Códice espúrio-"probablemente religioso mercenario, catalán ó valenciano, contemporáneo del autor,,-tomó además de algunos fragmentos y capítulos enteros que no están en el Códice veridico (dice) y que recogería de apuntes ó anotaciones dejadas por el autor, noticias que se encuentran en la "Impugnación,, aunque en parte adulteradas, (pág. 378); es decir, falsificadas. No soy yo, por tanto, quien hace la historia de la Biblia parva; es el Rmo. P. Valenzuela, y á él dejo toda la responsabilidad del relato; pero del que deduzco la siguiente precisa conclusión. Si, pues los códices conocidos de la Biblia parva ninguno es auténtico, porque carecen de prueba que lo evidencie; si difieren sustancialmente entre si hasta poderse tomar por escrito diverso, no siendo por consiguiente copias ni aun aproximadas unos de otros, por más que conserven "la doctrina y el pensamiento del autor,, (igual en los controversistas del mismo género) y si todos los mencionados códices dicen en su prólogo que son escritos por el Religioso y Obispo de Jaén, es manificsto que todos ellos, sin excepción alguna, son apócrifos.

¿Podrá decirse ahora que el encubierto é irresoluto Religioso, ó Religios no se lo adjudicó á San Pedro Pascual el compilador de sus apuntes y anotaciones?; ¿que el açino no era un apodo con que el Santo se conocía en Granada, ignorado ó nó por él; pero declarado por el probable y desconocido mercenario (valenciano ó catalán) su coetáneo?, y que los fragmentos que éste tomó de la Impugnación, así como los capítulos enteros á que se refiere el P. Valenzuela, no estarian en castellano? Pues he aqui otra prueba en esta última reflexión de que los borradores dejados por el Santo estaban escritos en nuestro idioma vulgar.

¿Pero qué más? Hasta en las mismas entrañas del libro se pone de relieve que su compaginador no fué S. Pedro Pascual, sino el colector ó rebuscador de sus notas y apuntes. Un solo hecho traeré, como final de este *Estudio* para acreditarlo, porque se relaciona con nuestra Santa Iglesia Catedral, de la que el Santo fué su más glorioso Prelado.



Se leen, en el Título V de la Biblia parva, hablando sobre las Imigenes, estas palabras: "Y por esto Jesucristo para mayor bien observó un modo más sabio (que el de prohibir ú ordenar las imágenes; no mandó hacer imágenes, pero dejó la magestad de su rostro grabada en un sudario que se llama Verónica, la cual está en Roma,.. A cuyas palabras agrega el P. Valenzuela para confirmarlas, las siguientes: "Lo que prueba que el autor (S. Pedro Pascual) estuvo en Roma, donde vió que se conservaba la Verónica, porque uno que no ha visto, y solo ha leido tales noticias, no las recuerda fácilmente,, (pág. 422). No se pone en duda que el Santo estuvo en Roma (¿cómo se ha de poner, si alli fué consagrado Obispo, según declara una Bula de Bonifacio VIII?), ni tampoco que viera en aquella gran Metrópoli del Catolicismo muchas é insignes reliquias, entre ellas el Santo Rostro de Nuestro Señor Jesucristo llamado vulgarmente Veránica; lo que se pone en duda es que no se acordara de que en su Iglesia de laén, en la que estaba establecida y fija su Cátedra, se veneraba, desde remotos tiempos, otro Santo Rostro, otra Verónica, tenida en tanta veneración, cual la de Roma y de idéntico origen, suponiéndola ser uno de los tres dobleces del velo en el que se estamparon los tres divinos Vultos de nuestro Redentor. Pues si el Santo se acordaba del que vió en Roma, debió, indudadablemente, acordarse mejor del que había dejado en Jaén; es así que ni aún hizo alusión á él, luego

la noticia no podía ser suya, ó fué descompuesta y mermada por el compendiador. Podrá objetar el P. Valenzuela que no faltan entre los escritores de antigüedades eclesiásticas de Jaén, quienes opinan que el obispo D. Nicolás de Biedma enriqueció nuestra Iglesia con la Cara de Dios & Santo Rostro, de que le hizo donación el Sumo Pontífice Gregorio XI por haber llevado à feliz término la visita y reformación del clero regular y secular en la diócesis de Andalucia y otras de Castilla que le había encomendado. Es verdad, lo dicen algunos escritores; pero sin duda no conocieron ó no se fijaron en que D. Nicolás de Biedma no expresa nada de eso, como parecia natural en su testamento, á pesar de declarar en él que empezó á edificar la Santa Iglesia de Jaén "á honra v gloria de nuestro Señor Jesucrito, de la Bienaventurada Virgen Maria, su madre, y de todos los moradores del cielo: ad honorem et gloriam Domini nostri Jesuchristi et Beata Virginis Maria, matris ejus, et omnium civium supernorum; antes al contrario, si algún otro sentido, además del propio v genuino, envuelve la cláusula; si alguna indicación ó ligera alusión en ella se hace (porque inclina á creerlo el cambio de la frase ad honorem et gioriam Dei nostri por la de Domini nostri Jesuchristi) es sin duda en confirmación de que en

esta Santa Iglesia existía la milagrosa y sacrosanta reliquia, ó Vulto santo de nuestro Salvador.

Creen otros escritores, fundados en la declaración que hace una Bula pontificia sobre la gran antigüedad del Santo Rostro en la Iglesia giennense, de "que no había memoria de hombres en contrario, (1); que lo trajo de Roma S. Eufrasio, uno de los siete Varones apostólicos que evangelizaron estas regiones y estableció su silla en Illiturgi, de donde después del martirio del Apostólico se trasladó á Cástulo como ciudad más importante, y luegocuando esta fué arruinada por los Vándalos-á Beacia (Baeza) en la que subsistió la Sede todo el largo tiempo del cautiverio sarraceno, como lo acredita el conocerse uno de sus obispos mozárabes llamado Saro, al que se refiere el abad Sanson en su Apologético, y por último, que cuando conquistada por el rev S. Fernando la ciudad de Jaén y trasladada á ella cátedra, iglesia y capítulo canonical, este no dejó abandonado el celestial tesoro que de unos en otros se habían trasmitido los sucesores de San Eufrasio, y por la muerte del último obispo de Baeza D. Fr. Domingo, y vacante la Sede, estaba

i Et à tanto tempore, citra quod hominum memoria non estat în contrarium. (Bula de Clemente VII Universis et sinhulis Christi sidelibus, dada en Bolonia en 20 de Diciembre de 1529).

bajo la canónica y legítima autoridad que regia y gobernaba la Iglesia giennense, el Capítulo de ella, al cual correspondia en absoluto (pleno jure) la fiel custodia, principalmente, de su fé, de su doctrina y de sus sacras reliquias, entre las que, como más consoladora prenda del amor divino, se contaba el Rostro del Señor.

Aunque esta sumarisima versión parece no exenta de verosimilitud por su sencillez y posibilidad, impídeme-por más que lo lamente-aceptarla como base segura, no apoyándose en documento histórico fehaciente. Pero como mi propósito no es el de averiguar quién y en qué tiempo se engrandeció la Iglesia de Jaén con la admirable reliquia de su santa Verónica, sino que ya existia en el pontificado de S. Pedro Pascual, bástame allegar los documentos siguientes: 1.". El testamento de D. Nicolas de Biedma-con el que se disipa la duda que abrigaron algunos escritoresque lejos de atribuirse la gloria de haber enriquecido su Iglesia con la Reliquia, deja traslucir, aunque débilmente, que ya estaba en ella: 2.º. Con la ya citada Bula pontificia, que aún cometiendo el desacato de tener por exagerada la frase "no hay memoria en contrario,, siempre habría que llevar esa memoria al origen de la Iglesia en Jaén: 3.".

"Los hechos del Condestable D. Miguel Lucas de Iranzo,, - Memorial historico español, tomo VIIIacreditan que anualmente, de las dos veces, que se manifestaba á los fieles la Verónica desde las galerías interiores y exteriores del Templo, era una el 15 de Agosto, dia de la Asunción de la Virgen Maria, titular de la Iglesia, en el que acudía tan copioso gentio y peregrinos de todas partes para adorar la Santa Faz y lucrar los perdones concedidos, que resultaba la ciudad estrecha para albergarlos.-4." Los Estatutos de muchas iglesias de Castilla, entre otras la de Valladolid, que concedían á sus prebendados licencia extra-recle (y aún sigue en algunas) para la visitación de la Santa Verónica de Jaén, y 5.º, por no acumular más pruebas: el antiguo "Misal de la Iglesia giennense,, que en circunstanciada rúbrica de los oficios del Viernes-Santo previene que el sacerdote, después de sumir el cuerpo de Nuestro Señor, abra la urna ó arca donde se custodia el sagrado Vulto, lo tome con reverencia y adore, así como el capitulo eclesiástico y secular, lo muestre á los fieles desde los púlpitos del evangelio y epistola, desde los balcones interiores y exteriores del ámplio y suntuoso Templo, y por último, dé con él la bendición desde las alturas del edificio por los cuatro vientos cardinales

á la ciudad, á su término, á los dilatados campos que desde allí se descubren, y, en una palabra, á todo el llamado, de antíguo, Santo Reino de Jaén.

De los anteriores documentos hay dos de fecha conocida; los "Hechos ó Crónica del Condestable,, que se escribieron en la segunda mitad del siglo XV (1470) y el "Testamento de D .Nicolás de Biedma en la del XIV (1382). Entre estas dos fechas colocamos á manera de jalones, dos de los tres documentos restantes; uno, los "Estatutos,, de las Iglesias castellanas; porque si los pueblos de Castilla venían en Romeria à visitar la Santa Faz y ganar las indulgencias y perdones concedidos, no hay razón para que dejara de hacerlo el clero, incluso los que por sus prebendas tienen limitado el tiempo y necesitan amplitud en sus "Constituciones,, aún para cumplir los llamamientos de su piedad; y otro el "Misal giennense,, cuya Ribrica sobre la adoración de la Reliquia el Viernes Santo, no se entenderá comenzó á observarse desde la fecha de su impresión (1555), pues por lo mismo que es propia y exclusiva de la Iglesia de Jaén, por fuerza había de estar el pueblo acostumbrado á ella, desde mucho tiempo antes-aun siglos-y no introducir sin ningún precedente tamaña novedad.

Desde D. Nicolás de Biedma al pontificado de

S. Pedro Pascual median cerca de 90 años (1297), y para llenar esa laguna—aunque fuera más grande que la mayor de Ruidera—tenemos la aseveración de la Bula de Clemente VII, de que "no hay memoria de hombres en contrario,, por más que este documento se expidiera en tiempo posterior; pero que viene á probar por modo indirecto, aunque indudable, que antes de ser el Santo elegido Obispo de Jaén, ya poseía su Iglesia la reliquia del Santo Rostro; luego la noticia de la Biblia parva en que se prescinde en absoluto de la Verónica de Jaén, hemos de atribuirla con fundamento al compendiador de ella, que tantas omisiones cometió y tantas alteraciones introdujo en ese libro, según afirma el P. Valenzuela.

Verdad es, que aun siendo de S. Pedro Pascual las palabras de que "Jesucristo dejó la magestad de su rostro grabada en un sudario que se llama Verónica, la cual está en Róma,, no envuelven negación de la que existe en Jaén. Lo que hiere ej sentimiento cristiano de todo un pueblo, es el comentario que el moderno biógrafo pone á esas palabras; porque dice textualmente: "San Pedro Pascual vió en Roma que se conservaba la Verónica, porque uno que no ha visto y solo ha leido tales noticias, no las recuerda facilmente,... ¿Y se

debe á esta misma causa que el P. Valenzuela haya olvidado por completo haber leido en los historiógrafos y analistas giennenses, que ha tenido tan à mano para escribir la "Vida de S. Pedro Pascual,, que en la Iglesia Catedral de Jaén se "conserva y venera una Verónica también auténtica, para que nuestro Santo Obispo hubiera "recordado fácilmente,, que nuestro divino Redentor dejó impreso en este lienzo su Sacratísimo Rostro,, ó es que solo le atrajeron de dichos analistas las leyendas referentes á la filiación mercenaria del Santo?

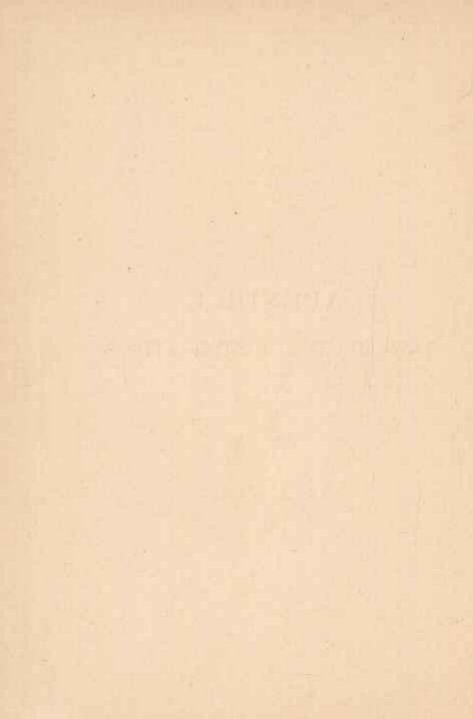
Hasta aquí lo que hace à mi propósito, y dejo à la crítica que dé el valor que merezcan estas pruebas indirectas, teniendo en cuenta que no pueden ser una demostración matemática; pero lo que no admite duda es, que el Santo Rostro ó Verónica subsiste de antiguo, y la devoción también.

El haber desarrollado con más amplitud de la que me proponía la tesis de estos "Estudios,, vindicación á la vez de mi "Informe histórico-crítico,, para desvanecer los reparos á él puestos, reclama imperiosamente ponga fin á mi humilde trabajo-Séame antes lícito decir, que los argumentos empleados para dilucidar si S. Pedro Pascual fué ó nó mercenario, la clase de martirio que sufrió y si en castellano ó lemosín escribió la Biblia parva,

van apoyados y robustecidos con la autoridad de antiguos y modernos historiadores y literatos. ¡Ojalá nuestros sabios bibliófilos, que tantos y tan peregrinos libros han dado á conocer de nuestros antiguos y ya olvidados escritores, hubieran contado entre ellos "los preclaros volúmenes,, de San Pedro Pascual, sin olvidar su Biblia parval Así se formaria mejor juicio comparativo entre esta última y las demás obras, basado en la científica opinión de los filólogos y hablistas.

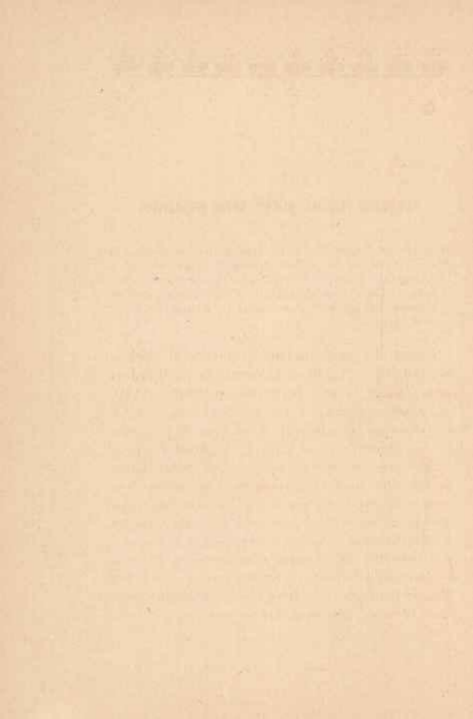
Por lo demás, yo he escrito sin prejuicios ni apasionamientos, á mayor gloria de Dios, esplendor de la Santa Iglesia de Jaén, alabanza de San Pedro Pascual y consuelo del pueblo cristiano, demostrando que allí donde habla la Historia, debe callar la Tradición.

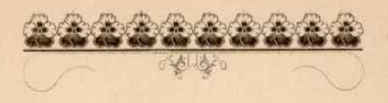




# APÉNDICE

(DOCUMENTOS JUSTIFICATIVOS)





Ī

## SAN PEDRO PASCUAL, NUEVOS DATOS BIOGRÁFICOS

Articulo del honorable Sr. D. Albano Bellino, publicado en el "Boletín de la Real Academia Española de la Historia,, (tomo XLI, capitulo IV), en el que se demuestra, que San Miguel de Transmuros (hoy de Guallar) existe en las cercanias de Braga. Su tenor es el siguiente:

Quando ha annos, em 1892, li com o devido apreço, no Boletín de la Real Academia de la Historia (tomo XX, c. I), as onze Bullas de Bonifacio VIII, publicadas em primeira mao pelo eminente escriptor e archeologo Madrileno D. Fidel Fita, fiz proposito de investigar o que no Archivo do Arcebispado de Braga existisse relativo ao assumpto. Sobrevieram porém difficuldades que entao nao pude vencer, e só agora, depois da leitura attenta de duas obras que acabam de sair a lume ácerca do Bispo de Jaén San Pedro Paschoal, consegui activar esse trabalho.

A primeira obra, Informe historico-critico, do muito esclarecido Arcipreste da Santa Egreja de Jaén, don Ramón Rodríguez de Gálvez, le-se com summo agrado e obedece rigorosamente ao texto das referidas Bullas, mormente na parte respeitante ao curato de S. Mi-guel de Transmuros, na diocese de Braga, que San Pedro Paschoal occupou durante um triennio (1296-a 1299).

A segunda, Vida de S. Pedro Pascual por Fr. Pedro Armengol Valenzuela, maestro general de la orden de la Merced, tem o defeito unico, a meu ver, de por vezes se firmar em conjecturas, levando para longe, muito longe dos muros de Braga, desde S. Miguel de Tres-Minas (Provincia de Tras-os-Montes) a S. Joao de Trasmiras (Orense), uma das nossas freguezias suburbanas que é, sem duvida, a de S. Miguel de Gualtar.

Guiado por informações inexactas, o erudito escriptor insiste demasiadamente na substituição de Transmuris (alem dos muros), por Trasmiras (freguezia de Tres-Minas, na Provincia de Tras-os-Montes, a 16 leguas de Braga, e ainda por Trasmiras, em Orense.

Nao é nem pode ser este o meio de fazer triumphar a verdade historica. O Contador d'Argote (libro VI. página 339) diz que no termo da cidade de Braga existe, annexa ao Arcediagado d'ella, a villa de Gualtar com a sua egreja e Mosteiro de S. Miguel, e que alli tinha una fazenda Alvito Guilifossis, a qual foi vendida en 1073 ao Bispo Bracarense D. Pedro. Tambem D. Maria Paes offereceu ao succesor S. Geraldo outra fazenda, que possuia nas proximidades do Mosteiro de Gualtar, da Ordem Benedictina.

Pedro Fasiam, no seu testamento, datado de 1227. deixa á mesma egreja a Quinta do Calvelo com suas pertenças e com dois casaes juntos; os casaes de Gandarella, de Esporoes, de Sueiro, de Riba de Selho. Balteiro e Desteriz em Antime, e as Herdades d'Este. O Arcebispo de Braga, D. Martinho Geraldes, egualmente em seu testamento, datado de 1271, contemplou a egreja de S. Miguel de Gualtar, proximo dos muros de Braga, com 2 maravediz cada anno (1) impostos em umas moradas de casas sitas na rua do Souto, eem outros bens que possuia Pedro Petri (Arch. doArcebisp.), Cinco annos antes de S. Pedro Paschoal ser nomeado Abbade de S. Miguel de Gualtar, falleceu o Conego de Braga Estevao Pelagio, que do mesmo modo contemplou aquella egreja com uma morada de casas sitasna mesma rua do Souto, e com as Herdades de Eiras e Pacos, e com a Quinta de Nespereira e Sistellas em S. Pedro d'Este.

Com estas e outras referencias que aqui podia fazer aos rendimentos da egreja de S. Miguel de Gualtar procuro demonstrar a sua muita importancia e justificar a concessao de Bonifacio VIII ao glorioso Bispo de Jaén D. Pedro Paschoal «para reter a posição do curato de S. Miguel de Transmuros na diocese de Braga (Abbatiam secularis Ecclesie sancti Michaelis de Transmuris Bracharensis diocescos).

r Os maravediz de Leao valiam em Portugal 32 soldos (de prata 10 reis cada um), e os de Portugal 27 reis brancos.

¿E quem poderá extranhar que n'aquelles calamitosos tempos um Bispo Hespanhol fosse simultaneamente Abbade secular d'uma parochia d'este retalho da Peninsula? No anno de 1329, o nosso Arcebispo D. Gonçalo Pereira concordou-se com o Abbade e Mosteiro de Monte Ranio, do Bispado de Orense, para este pagar aos Arcebispos de Braga 20 libras portuguezas pela visitação da egreja de Cidoes.

O Mosteiro Benedictino de Gualtar, dedicado a San Martinho, teve sempre, como ainda hoje, por orago S. Miguel. Existiu florescentissimo plus minus até ao tempo em que Leao X (1514) permittiu ao nosso rei D. Manuel que annualmente tirasse das rendas d'este e dos demais Mosteiros, com destino ás Commendas, vinte mil cruzados.

Vinte e sete annos depois (em 1541) mandou o Cabido Sede Vacante passar Carta Tuitiva ao Licenciado Diogo Garcia Caldeiram, Abbade de Gualtar, para que nao pudesse ser expulso da dita egreja, sendo de presumir que o principal interesse de Caldeiram consistisse nos benésses do seu munus.

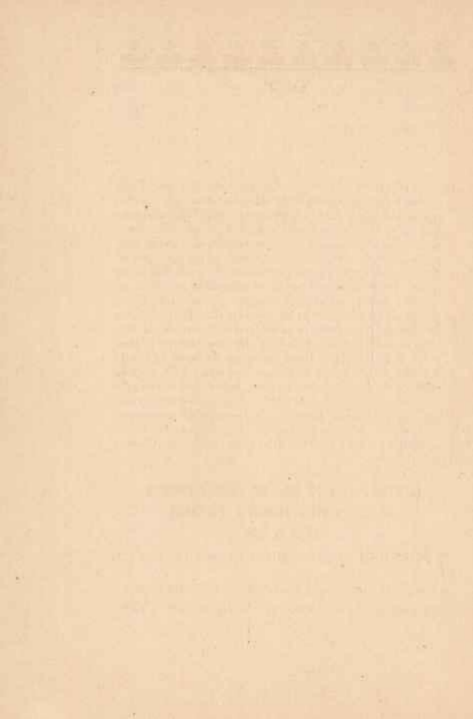
Provado, pois, como está, que existe desde tempos anteriores ao seculo X a parochia de S. Miguel de Gualtar, Junto aos muros de Braga, como em velhos pergaminhos se denomina esta, a de Adaúfe e outras suburbanas, convém corrigir a obra, aliás curiosa de Fr. Pedro Armengol Valenzuela, na parte que se refere á freguezia de Tres-Mînas, na comarca de Villa Pouca d'Aguiar, districto de Villa Real, provincia de Tras-os-Montes, a 16 leguas de Braga!

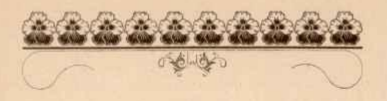
O curato de S. Miguel de Transmuros (Transmuris e não Trasmiras), é a actual freguezia de S. Miguel de Gualtar, junto aos muros de Braga, situada a um kilometro da cidade para Léste, n'uma pequena elevação que o povo Romano habitou, como de sobejo o comprovam alguns vestigios curiosos.

A porta lateral Norte da actual egreja parochial pertence ao seculo XIII. Foi aproveitada na reconstrucção sendo portanto uma reliquia do tempo de S. Pedro Paschoal.

Braga, 24 Junho 1902.

ALBANO BELLINO, Correspodente.





П

Bula Pontificia en la que se hace constar que Fray Simon, electo y consagrado obispo de Badajoz á principios del siglo XIV (1308), era fraile franciscano; con to cual se comprueba que en esta clase de documentos no dejó munca de especificarse si el electo procedia del clero regular y la Orden à que pertenecia. Si, pues, en las bulas de preconización y consagración de S. Pedro Pascual para el obispado de Jaén no consta, directa ni indirectamente, que el Santo fuera fraile de la Merced ni de ningún otro Instituto, no hay razón para hacerlo pasar por lat, aunque la tradición sostenga lo contrario. He aqui ahora el contexto de la indicada Bula (copiada del tomo XII de la España Sagrada del P. Flores, Apéndice XIX, página 304) en la que à la vez se hace notar, que se emplea la frase vian universa carnis ingresso para expresar que el dean de Badajoz. D. Diego, electo obispo por el Cabildo de aquella Iglesia, había muerto, no de muerle violenta, sino natural, anles de ser confirmada su elección:

# CLEMENS PAPA V. FR. SIMONEM, ORDINIS MINORUM, AD EPISCOPATUM PROMOVET PACENSEM ANNO D. 1308

## VENERABILI FRATI SIMONI EPISCOPO PACEN.

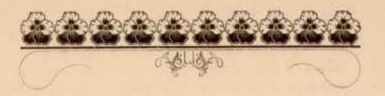
Regimini universalis Ecclesiae, disponente Domino, licer immeriti, præsidentes, circa curam ipsius solertia reddimur indefessa solliciti, ut juxta pastoralis officii debitum commissi nobis Dominici gregis custodiam utiliter gerere divina operante clementia studeamus. Et quamquam assidue circa singularum Ecclesiarum commoda vigilemus, tamen erga illas, que deplorant viduitatis incommoda, propensiori sollicitudine ac majori excitamur instantia, ut eis præficiamus viros idoneos in Pastores.

- 2 Ölim siquidem Ecclesia Pacensis per obitum bonæ memoriæ Barnardi Episcopi Pacensis, Pastoris solatio destituta, dilecti filii Capitulum ejusdem Ecclesiæ primó quondam Petrum Decanum ejusdem Ecclesjæ, & demum eodem Decano, antequam sus fuisset electio confirmata viam universæ carnis ingresso, Garsiam Cantorem ejusdem Ecclesiæ in Pacensem Episcopum elegerunt, quamquam Alphonsus Cantor Ecclesiæ Hispalensis ab uno ejusdem Ecclesiæ Pacensi Canonico fuisset in Pacensem Episcopum, ut asseritur, nominatus.
- 3 Hujusmodi autem electionis & nominationis negotio per apellationes partim ad Sedem Apostolicam legitime devoluto, ac eodem Garsia & Alphonso propterea ad Sedem accedentibus supradictam, tandem idem Alphonsus in nostris, dictusque Garsias in dilecti filii nostri Lucæ S. Mariæ in Vialata Diaconi Cardinalis manibus resignationem hujusmodi de mandato nostro recipientis, omnia vota quæ dicto Garsiæ ex electione, præfato vero Alphonso ex nominatione præfatis, quomodolibet competebant, sponte ac libere resignarunt.

- 4 Nos itaque resignationes hujusmodi ratas habentes, ac de ipsius Ecclesiæ Pacensi ordinatione sollicite cogitantes, ne prolixioris vacationis exposita incommodis remaneret, post diligentem, quam ad præfleiendum eidem Pacensi Ecclesiæ idoneam ac approbatam personam adhibuimus, \* vigilanter in te Ordinem Fratrum Minorum professo. & in Sacerdotio constituto, quem litterarum scientia præditum, virum quoque vitæ laudabilis, conversationis placidæ, ac morum honestate decorum, discretionis & consilii maturitate conspicuum, ac in spiritualibus & temporalibus circumspectum novimus, noster animus requievit.
- 5 Proinde igitur tam gregi Dominico, quam dictæ Pacensi Ecclesiæ intendentes salubriter providere, te de Fratrum nostrorum consilio, & Apostolicæ plenitudine potestatis, ipsi Pacensi Ecclesiæ in Episcopum præficimus, & Pastorem, curam & administrationem ipsius Pacensis Eclesiæ tibi in spiritualibus & temporalibus committendo. Et subsequenter tibi fecimus per Venerabilem Fratrem nostrum Leonardum Episcopum Albanensem munus consecrationis impendi: in illo, qui tad gratias, & largitur præmia, confidentes, quod præfata Pacensis Ecclesia per tuæ industriam providentiæ å noxiis præservabitur & adversis, optatæ quoque prosperitatis spiritualiter & temporaliter proficiet incrementis.
- 6 Quo circa fraternitati tuæ per Apostolica scripta mandamus, quatenus impositum tibi onus á Domino supportans humiliter, curam & administrationem

prædictas sie diligenter geras, & sollicite prosequaris, quod ipsa gubernatori circunspecto ac fructuoso administratori gaudear se commissam, & bonæ famæ tuæ odor ex laudabilibus tuis actibus latius diffundatur, ac præter benedictionis æternæ præemium benevolentiæ nostræ gratiam exide plenius merearis. Datum Avinione Idibus Julii anno quarto.

\* Deest curam.



#### III

### CAUTIVOS Y REDENTORES

ARTÍCULO del Sr. D. Jaime Pomar publicado en la Revisla ilustrada de Madrid Alrededor del Mundo (número correspondiente al 19 de Septiembre 1902, adornado con tres fotograbados que representan el 1.", un personaje con Hábito de Maestre General Sacerdote (Los datos están tomados de la estátua yacente de Fray Raimundo Albert, primergeneral de la Merced). El 2.", con Hábito de Maestre Genebal Laico (Los datos están tomados de la estátua yacente de Fr. Pedro Amer) y el 3." es un arzobispo de la orden de Fr. Pedro Amer) y el 3." es un arzobispo de la coste. Dice el citado Artículo:

Cuando se entra en el animado y anchuroso puerto de Barcelona, y se contempla el hermoso panorama que ofrece la industriosa ciudad al pie de Montjuich, la mirada se detiene en los puntos que sobresalen en aquella inmensa llanura de elevadas fincas, soberbios palacios y grandiosas fábricas, y después de atender un rato á la majestuosa apostura de la colosal estatua de Colón que corona su monumento, salta á otro punto culminante, que resplandece con toques de oro y fuego sobre una esbelta cúpula, más allá de la verde linea del paseo de las palmeras; es la dorada y gigantesca efigie de la Santísima Virgen, inspirada escul-

tura que domina la ciudad condal desde lo alto de la iglesia de la Merced.

La Orden militar y religiosa de este nombre, tuvo su cuna en Barcelona, y de este instituto se gloria la ilustre capital de Cataluña, poniendo á la Virgen de la Merced (no de las Mercedes, como vulgar y equivocadamente se dice) entre sus excelsos Patronos, juntamente con la doncella martir Santa Eulalia y con el caballero San Jorge. Por esto desde muchos años celebra la populosa ciudad en Septiembre las fiestas de la Merced, que por el derroche de buen gusto que en ellas se hace, atraen multitud de forasteros. Es ahorà oportuno, pues, apuntar algunas noticias acerca de la Orden Mercenaria, cuya misión histórica se armoniza perfectamente con el espiritu de cultura y filantropía que en todo tiempo caracteriza á los nobles corazones, y será siempre glorioso timbre de la civilización hispana.

...

Angustiosa era la situación de la grey cristiana en medio del pueblo mahometano á principios del siglo XIII, antes de las coquuistas llevadas á cabo por San Fernando y por D, Jaime I; constante el peligro de apostasía que amenazaba á los fieles é innumerables prisioneros que, sin esperanza de rescate, gemían en las mazmorras de los discípulos del Korán: más de treinta mil canticos llegó á haber en la sola ciudad de Granada. Urgía remediar estos males, y respondiendo

à esta necesidad, apareció la Orden de la Merced, cuvos origenes tradicionales no indicaremos por ser harto conocidos. Pero sí apuntaremos el hecho histórico de la institución de esta milicia redentora, que tuvo lugar el 10 de Agosto de 1218 en la Catedral de Barcelona, con asistencia del rey D. Jaime I, que presidió el acto, Su confesor, San Raimundo de Peñafort, expuso los móviles que inducían al soberano á tan cristiana y patriótica fundación; el obispo de Barcelona D. Berenguer de Palou, celebró la solemne misa, después de la cual el rey, Peñafort y el obispo, en presencia de los concelleres, de los nobles y del pueblo barcelonés, invistieron à S. Pedro Nolasco con la suprema autoridad de la naciente Orden, y le vistieron el escapulario ó blanca toga mercenaria, sobre la cual puso D. Jaime las armas de Aragón remontadas por la cruz (plata en campo rojo), que figura en el escudo de la Catedral de Barcelona. Así se formó el blasón de la nueva Orden militar, cuyos miembros añadian á los tres votos monásticos un cuarto voto: el de consagrarse à redimir à los cauticos cristianos y de quedar por éstos en rehenes de los infieles cuando hubiera peligro de apostasía. Muchos fueron los mercenarios que compraron con su esclavitud la libertad de los cautivos eristianos en Granada, Orán, Túnez, Argel, y muchos los que sufrieron el martirio, pagando con la vida su heróica abnegación.

Obtenida la aprobación pontificia y la protección regia, la Orden dió ópimos frutos; fué mística maestra de Santa Maria de Cervelló, de Santa Isabel de Portugal, de San Francisco de Borja; contó entre sus religiosos, varones tan ilustres como San Ramón Nonato (llamado así, no nacido, porque su madre hubo de sufrir la operación cesárea para que él pudiera vivir), Fray Gabriel Barbastro (célebre por las redenciones que hizo en 1725 y por haber dispuesto que se allegara dinero para tales rescates, aunque se hubiera de vender el patrimonio de la Orden), Fr. Guillén de Bas, (investido por el Patriarca Nolasco), Fray Ramón de Blanes, protomartir de la Orden; San Serapio y San Pedro Armengol, mártires también, como Fray Antonio Valls y otros muchos; contó historiadores como Esteve y Bernardo de Vargas; teólogos eminentes como los obispos Boil, Jiménez y Sotomavor; Maestres. Priores y Comendadores de tan ilustres casas como los Ainsa, Corbera, Cardona, Eutenza, Cabrera, Pomar, (que tanto figuraron en las conquistas de Mayorea, Valencia y Almería), Carrasco, Sanromán v Queralt. De este apellido fué célebre el caballero D. Pedro, Corazón de roble, embajador del rev D. Martín de Aragón cerca del bey de Túnez para recobrar las Santas Formas que los moros habían arrebatado en Tortosa y para alcanzar la libertad del obispo de Zaragoza de Sicilia; en ambas comisiones acreditó su prudencia, como acreditó también su valor matando á un león, en singular combate, ante la asombrada corte tunecina,

La Orden de la Merced durante la primera centuria de su historia (1218-1317), fué *laical* al mismo tiempo que sacerdotal; favorecida por principes y potentados con donaciones de tierras y castillos, los Maestres laicos administraban el religioso instituto en lo temporal, y no solo por sus atribuciones, sino también por su traje, se diferenciaban de los Maestres sacerdotes. Dos urnas funerarias del Real Monasterio del Puche (Valencia) han permitido reconstruir, por el examen de sus estátuas yacentes, el hábito laical de la Merced y el hábito ectesiástico.

...

Durante la centuria que duró el gobierno laical en la Merced, rescatáronse más de ceintiscis mil cautivos. La gravedad del mal que la Orden combatía, se dejó sentir durante toda la edad moderna; aún no hace cien años era una empresa peligrosa ir, por ejemplo, de Cádiz á Marsella, pues todo buque estaba expuesto á un ataque por parte de los corsarios argelinos. Sabidas son las hazañas de Barceló, terror de los piratas berberiscos en el siglo XVIII; pero quedan ignorados muchos de los horribles sufrimientos de aquellos cristianos que caían bajo la esclavitud de los moros. Sólo en la ciudad de Granada había, en 1311, doscientos mil habitantes, de los cuales sólo quinientos podían ser llamados sarracenos por naturaleza, pues todos los demás eran de abolengo católico, y se elevaba á cincuenta mit el número de renegados.

Un compañero de Cervantes, en su duro cautiverio, el capellán doctor D. Antonio de Sosa, testigo de los sufrimientos de los cautivos cristianos, dá detalles elocuentes acerca de la trata de esclavos en los mereados berberiscos.

Los cautivos ricos son cuidadosamente separados de los pobres; aquellos representan un valor en buena moneda: éstos una utilidad en servicios domésticos ó á bordo. El que posee un cautivo noble ó caballero, procede con gran habilidad para hacer subir el precio de la venta ó del rescate; á menudo el amo se engaña respecto de la fortuna del esclavo, y mientras este exagera su pobreza para hacer posible su redención, el pirata transforma á un simple clérigo en cardenal ó arzobispo, á un soldado en capitán, á un marinero en almirante, á una pastora en condesa, á un pobre labrador en señor de casa solariega, á un humilde trabajador en potentado. Al doctor Sosa presentáronle testigos que juraron haberle visto cardenal, y aseguraron que había sido el confidente del Pontífice, y que á la sazón lo era de la reina de España.

A los cautivos pobres procuraban rescatarlos los mercenarios, y más de una vez se quedó alguno de éstos en rehenes para obtener la libertad de un cautivo que estaba á punto de renegar.

Jaime Pomar.



#### IV

Testamento del Obispo D. Nicolás de Biedma olorgado en Jaén à 7 de Marzo de 1382, en el cual—además de las cláusulas que se cilan en estos Estudios—hay otra por la que se declara, que en la ciudad episcopal existian en aquella fecha los monasterios (à los que dejo mandas) de San Francisco, Santa Clara y la Santísima Trinidad para la redención de cautivos, pero no menciona el de frailes de de la Merced; lo que prueba, aunque indirectamente, que todavía no se había fundado, en contra de lo que afirman los biógrafos de S. Pedro Pascual, à quien atribuyen dicha fundación en el año 1287. He aqui el documento:

In Dei nomine, Amen. Este es traslado de un Testamento del Mucho onrado en Christo, Padre é Señor don Nicolás, por la gracia de Dios Obispo de Jahen, sacado con actoridat del onrado é discreto Varon Johan Sanches, Canónigo de Jahen. Areipreste de la dicha cibdat, el qual está escripto en paper é en latin, é sellado en la cerradura con el sello pontifical del dicho Señor Obispo con cera bermeja, é á la fin dél firmado de algunos canónigos de la Eglesia de Jahen, é signado de Alfonso Dias, Notario público, el qual disia en esta manera: In Dei nomine, Amen, Noverint universi praesentis scripturae seriem inspecturi, quod ego Nicolaus, Dei et Apostolicae Sedis

gratia giennensis Episcopus, licet indignus, fateor et cognosco per modum testamenti et ultimae voluntatis meae, in hune modum quod sequitur: Primo et ante omnia firmiter credo et simpliciter confiteor fidem sancta Catholicam, prout continetur in symbolo Apostolorum «Credo in Deum», et in symbolo Concilii generalis «Credo in unum Deum,» et in psalmo Athanasii «Quicumque vult,» et in capitulo Firmiter credimus, De Summa Trinitate, et fide catholica. Ideireo, commendo animam meam in manus tuas Domine Jesuchriste, qui es lumen de lumine, Deus verus de Deo vero; et rogo, et supplico et oro Beatam Virginem Mariam, Dei et hominis genitricem, ut ipsa, cum omnibus sanctis, dignetur intercedere pro me ad Dominum Jesum-Christum, Item: mando et ordino, quod, egrediente anima mea de corpore, corpus meum sepeliatur in sepulchro, quod mihi asignatum est in Choro Ecclesiae novae giennensis, et flant exequiae eo modo et ordine, quem ego, dum vivens, ordinavi et locutus sum cum ecclesiasticis meis, Item: mando et ordino, quod tota familia mea, sicut scripta est in libro dispensatoris mei, comedat et bibat in palatio isto quandiu duraverint exequize corporis mei. quae erunt triginta dies à die obitus mei. Item: mando et ordino, quod dentur omnibus sculiferis meis, equos et mulas habentibus, unicuique decem cafitia de grano per medietatem; et omnibus alumpnis meis et mulieribus, qui sunt in palatio meo, unicuique quinque cafitia de grano per medietatem. Item: mando et ordino quod, omnibus elericis meis presvyteris,

vel in sacris constitutis, continue commensales, dentur unicuique quinque cafitia de grano per medietatem; et aliis elericis in minoribus constitutis, qui sunt de camera mea, unicuique duo cafitia de grano per medietatem. Item: mando et ordino, quod dentur omnibus majordomis meis tam elericis, quam laicis, in quocumque loco meae Dioecesis existentibus, unicuique quinque cafitia de grano per medietatem. Item: mando et ordino, quod, si ante obitum meum, ego non potuero vestire familiam meam, quod dentur omnibus familiaribus meis tam elericis in sacris constitutis, quam scutiferis equos et mulas habentibus, unicuique decem menssurae de panno istius patriae; et elericis in minoribus constitutis et aliis scutiferis et mulieribus pedistantibus, unicuique sex menssurae de dicto panno. Item: mando et ordino, quod de bonis meis, in quibuscumque rebus consistentitbus, solvantur quinque millia marabotinorum Didaco Ortici, mercatori Hispalensi, in quibus solbendis teneor in veritate ex causa mutui. Item: mando et ordino quod dentur quingenti marabotini monialibus Sanctæ Claræ de Zamora, et alii quingenti monialibus Sanctae Clarze de Ponte-Vedra, in quibus eis teneor ratione Decreti et Decretalium, quos ab eis emi. Item: mando, quod in die sepulturæ meæ detar comedere omnibus pauperibus, venientibus ad sepulturam meam, et unicuique unum regale. Item: mando et ordino, quod dentur monasterio fratrum minorum et monasterio Sanctæ Claræ civitatis giennensis, unicuique monasterio trecenti marabotini; et monasterio Sanctæ Tri-

nitatis pro redemptione eaptivorum trecenti marabotini. Item: mando et ordino, quod tota Capella mea cum ornamentis suis, quae sunt Beatiae vel hic Giennii, sint Ecclesiae giennensis; volo tamen, quod mitra argentea sit semper in Ecclesia beatiensi; baculus vero cum caeteris ornamentis et cum mitra, quam ego emi Valenciæ, sint in Ecclesia giennensi. Tamen mando et ordino, quod si aliquis successorum meorum cum dictis ornamentis divinalia volucrit officia celebrare, quod celebret in dicta Ecclessia; sed si per Dioecesim voluerit dicta ornamenta portare, praestet prius cautionem vel fidejussores Decano et capitulo dietæ Ecclesiae giennensis de dietis ornamentis restituendis, extra vero Dioecesim quod nullo modo asportentur. Item: mando et ordino, quod Capitulum Ecclesiae giennensis habeat pro anniversariis et commemorationibus, quas facturi sunt, prout ipsi ordinaverint secumdum conscientiam suam, de pecuniis, quas ego mutuavi et praestiti pro reparatione dietæ Ecclesiae, quinque millia marabotinorum, et quod possint cos recipere de excusatis et aliis reditibus dietæ fabricae, completa praedictis fabrica dietæ Ecclesiae, secundum quod est incepta. Item: mando et ordino, quod dentur trecenti marabotini. Abbati et elericis Vniversitatis dietae civitatis giennensis, ut orent pro me ad Dominum. Item: mando et ordino, quod dentur omnibus ecclesiis parochialibus dictæ civitatis giennensis pro reparatione dictarum ecclesiarum, unicuique centum marabotini. Item: mando et ordino, quod dentur omnibus confraternitatibus

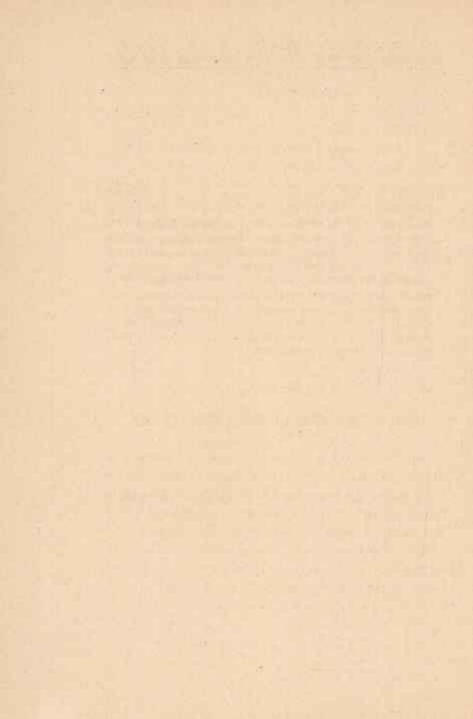
civitatis giennensis, unicuique quinquaginta marabotini pro orationibus et honore, quem mihi facturae sunt, cum cereis suis in die sepulturæ meae. Item: mando et ordino, quod, completis funeralibus meis, et solutis debitis et legatis, quae dicta sunt, omnia bona quod mea, in quibuscumque rebus consistant, volo sint pro fabrica et reparatione Eclesiae giennensis, quam constituo haeredem universalem in praedictis omnibus bonis meis, et quam ego incepi edificare ad honorem et gloriam Domini nostri Jesuchristi et BeataeVirginis Mariae, matris ejus, et omnium civium supernorum, quo omnes orent pro me ad Dominum Deum nostrum. Executores, quos ordino ad singula et omnia praedicta, sunt isti: Petrus Ferdinandi, Decanus, et Johannes Roderici, Scolasticus, et Antonius Ferdinandi Prior, et Alfonsus Didaci, Porcionarius Ecclesiae giennensis, et Gundisalus Garssie, Archipresbyter de Alareon, et Johannes Garsie, socius dietæ Ecclesiae giennensis, et Garsias Lupi, Prior Sancti Salvatoris de Beatia; omnes insimul et quemlibet singulariter in solidum, eo modo et ordine, quo melius de jure possum, ita quod nom sit melior conditio occupantis, sed quod unus incepit alii mediare valeant et finire. Testes, qui fuerunt praesentes ad omnia et singula vocati et rogati, sunt isti: Sancius Martini, et Petrus Eximinii, et Roderieus Saneii, canonici praebendati, et Alvarus Ferdinandi, socius dietæ Ecclesiae giennensis. Actum et datum in praedicta eivitate giennensi, septima die menssis Martii anno Domini millesimo trecentesimo octogesimo secundo. Et

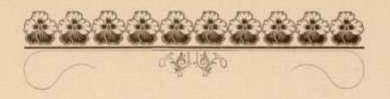
ego Sancius Martini, Canonicus Ecclesiae giennensis, fui praesens vocatus et rogatus, sum testis: Petrus Ximinii. Canonicus giennensis, fui rogatus et vocatus, sum testis: et ego Rodericus Sancii Canonicus praedictae Ecclesiae, fui vocatus et rogatus, et sum praesens testis; et ego Alvarus Fernandi, socius Ecclesiae giennensis, fui vocatus et rogatus ad supra dicta, et sum testis, Et ego Alfonsus Didaei Poreionarius Ecclesiae giennensis, publica auctoritate episcopali Notarius, cum supradictis omnibus et singulis praesens fui, et de mandato dieti Domini Episcopi per alium seribere feci hoc praesens Testamentum, pluribus aliis negotiis occupatus, signoque meo solito signavi, rogatus et requisitus, in testimonium veritatis, Testigos que fueron presentes á lo sobredicho, Johan Adam, Ca nónigo de la Eglesia de Jahen et Vicario de la dicha cibdat, é Sancho Gonzales, Vicario de San Esteban, llamados á lo sobredieho é especialmente rogados. Et ego Johannes Roderici, clericus beneficiatus in ecclesia Sancti Jacobi nobilissimæ civitatis giennensis, publicus auctoritate Apostolica Notarius, praemissis omnibus et singulis dum sie ut permittitur ageretur et fieret per praedictum Dominum Archi presbyterum, una cum praenotatis testibus prius interfui; et de mandato et auctoritate praefati Archipresbyteri istud transcriptum, me occupato aliis negotiis, per alium fideliter scribere feci, et in hane publicam formam reddegi et cum originali concertavi, et signo meo solito signavi in testimonium veritatis, et constat in notis de scripturis, Interlineamentis no tetur linea a fine numerando ubi dicitur •hoc praesens testamentum, • et non noceat quod non fuit in viam per omissionem scriptoris,—Johannes Roderici, Nots,

Concuerda este traslado con su original; el cual, por mandato del Exemo. Cabildo de esta Santa Iglesia, se halla colocado en un cuadro, á fin de preservarlo de la destrucción con que el tiempo le amenaza; yendo á su respaldo esta interpretación clara y fiel al parecer de su contenido, hecha por el que suscribe.

Jaén fiesta de la Expectación de Nuestra Señora, 18 de Diciembre de 1891.

DR. RAMÓN RODRÍGUEZ DE GALVEZ,





V

Del libro inédito intitulado "Memorial sobre el culto indebido que se dá à algunos Santos en el Obispado de Jaén,, escrito en la segunda mitad del siglo XVIII por el dean de Jaén D. José Martínez Mazas, siendo à la sazón canónigo penitenciario de la misma Santa Iglesia. Existen varias copias de este interesante libro, entre ellas la que obra en la biblioteca de la Real Academia de la Historia, pero el autógrafo, como se identifica por documentos expedidos y firmados por el autor, lo posec el Sr. D. Felix Garcia, inteligente y rico anticuario de Jaén: Dice el particular que hace à nuestro propósito:

## CAPÍTULO 30

## DE D. GONZALO STÚÑIGA Ó ZŰÑIGA OBISPO DE JAÊN

Llámase también Santo y Martir en Granada al Sr. Stúñiga; y se dice que padeció en el año 1456. Su vida, según nos lo pintan Patón y Jimena, más es de Capitán-guerrero que de Obispo; y aunque en aquellos tiempos usasen muchos prelados indeferentemente del cayado y de la espada y muriese el nuestro en cautiverio, no por eso merece el título de Martir hasta que sepruebe haber padecido en obsequio de la fé. Por lo mismo que en muchos encuentros y desca-

labros hubiesen experimentado los moros su valor y pericia militar acompañada del poder que le daban su dignidad, su nacimiento y alianzas, le tendrían mayor envidia, y hechos dueños de la presa, no querrían admitir el rescate. La memoria que de él hace en el testamento su sobrino y sucesor en el obispado, D. Alonso Vazquez de Acuña, no dice que en odio de la religión le hubiesen quitado la vida, sino que murió en Granada en poder de los moros. La misma tradición en que se afirma lo del martirio, asegura que muehos años antes y en el de 1425, había sido hecho prisionero en la batalla de la Guardia, sobre que se compuso un romance que andaba en la boca del vulgo, y sin embargo no halló Argote de Molina bastante fundamento para creerlo.

Del mismo modo se cuenta por tradición que después del Descenso de Nuestra Señora, de que se tratará adelante, no volvieron los moros á hacer hostilidades en esta ciudad; y con todo eso se sienta ahora que llegaron á ella y cautivaron al mismo obispo que veintiseis años antes había mandado hacer las informaciones del Milagro.

Supongo que en este intermedio y aún después de la muerte de D. Gonzalo, hicieron aquellos otras muchas entradas en el obispado, y sinó se acercaron tanto á Jaén, más sería por respeto á sus murallas y por estar enflaquecidos con sus contínuas divisiones. Yo me hallo ya demasiadamente prevenido contra esta casta de tradiciones vulgares para darlas algún asenso; y en cuanto dice Jimena, Vilches ó el último historiador de nuestro D. Gonzalo, ques es D. José Alonso Chacón, criado de la casa de Bejar, no hace ninguna fuerza.

En primer lugar no nos dice el citado Jimena en donde vió ó en donde para el testamento de D. Alonso de Acuña; pues Chacón que resolvió de intento los archivos de la casa de Zúñiga y otros varios papeles para componer el libro de Tradiciones y Memorias Historiales de nuestro prelado, que dió á luz en el año de 1727, no dió con tal instrumento, ni tampoco le hay en el archivo de la Catedral de Baeza, como consta de certificación que tengo de su secretario capitular don Manuel José Casado. En la visita de aniversarios que hizo el Sr. Moscoso y Sandoval en el año 1625, declaró el canónigo Pedro de Arjona, comisionado del Cabildo para asistir y acompañar á S. E. que no había más documento por donde constase la fundación de un aniversario y responso que pagaba la masa y se cumplia por el alma de dicho Sr. Acuña, que el venir así de antiguo. Y faltándonos este testimonio que se asegura contener una cláusula sobre la prisión y muerte de D. Gonzalo en Granada, y el que sin duda sería decisivo en la materia, quedamos muy poeo obligados á darle crédito sobre la fé solamente de aquel autor.

Lo segundo, que la información practicada en Baeza en el año de 1634, á solicitud del P. Santa Maria, Provincial de los Carmelitas Descalzos y de que se vale D. Francisco Bermudez de Pedraza en su Historia Eclesiástica de Granada, para probar que el cuer-

po de D. Gonzalo fué traido á Baeza y no pudo ser el que con señales de martirio se descubrió cerca del año de 1580 en su convento del cerro de los Mártires; esta información, digo, es de meras congeturas, fundada en la oscura tradición que se ha referido, y nada conduce para concluir que aquel cuerpo fuese de S. Pedro Pascual de Valencia, Lo mismo digo de la Pintura que se haya en una pared de la Iglesia de S. Gregorio Betico de aquella ciudad que copiaron Jimena y Chacón. Lo tercero y principal que echa á rodar todas estas tradiciones es el testamento de don Gonzalo de Zúñiga que trae el citado Chacón al párrafo 34 otorgado en Sevilla á 7 de Noviembre de 1456 con licencia del Papa Eugenio V concedida diez años antes. Por este resulta no solo hallarse entonces en aquella ciudad sino que hacía ánimo de morirse en ella y á donde se había retirado algunos años antes cansado de las molestias y desazones de su obispado y muy quebrantado con los años y sus achaques. Declara haber cumplido en vida sus exequias y manda que su cuerpo sea trasladado al Convento de Trinitarios Calzados de Valladolid, en donde estaba sepultado su padre. D. Diego Lopez de Zúñiga para lo cual dió su poder y nombró por testamentario á D. Juan González, Clérigo ó Prior de la parroquial de S. Lorenzo de esta Ciudad de Jaén.

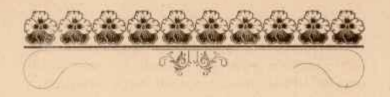
En 24 de Marzo del año siguiente de 1457 y aun algunos meses antes, ya había muerto porque el Procurador del Convento de dichos Padres Trinitarios de Sevilla pidió ante el Sr. Arzobispo, D. Alonso Foaseca y Acevedo, se le diese copia del testamento para ejecutar sin duda lo prevenido en él; y no es regular que se trasladasen tan frescamente los huesos si acabara entonces de suceder la muerte. Todo esto consta por documentos auténticos que refiere el citado autor; de donde se inflere que D. Gonzalo murió en Sevilla, cargado de años á fines de el de 1456. Cotéjese esto ahora con la tradición que se ha dicho, con la información que cita Pedraza, con la noticia de Vilchez que dice haber muerto en el 23 de Junio de aquel año, y así le puso en su Calendario de Hombres Venerables, y finalmente con la opinión de Jimena y otros que dejaron escrito como había muerto en Granada después de un largo y penoso cautiverio.

En el año pasado de 1731 (1) cuando se trataba de declarar la identidad de reliquias de S. Pedro Pascual se despachó una requisitoria por el Sr. Obispo Marin y Rubio al de Valladolid, D. Julián Dominguez, para que averiguase si en realidad paraban en el convento de Trinitarios de aquella ciudad los referidos huesos de D. Gonzalo ó constaba de su traslación. Y aunque no se hallaron papeles, ni otro documento claro que lo expresase; pero se encontró un monumento ó sepulero antiguo y distinguido que contenía los huesos de un hombre, ligados y envuel-

i Véase el informe impreso que en el año 1734 se presentó al Sr. Orosco por el convento de la Merced de esta ciudad para que declarase la identidad de reliquias de S. Pedro Pascual de Valencia.

toral con otras señales, por donde se conocía que eran de Obispo, trasladados allí desde otra parte; y los religiosos declararon que se persuadían ser aquellos huesos de dicho D. Gonzalo de Zúñiga, pues no tenían noticia de otro Obispo que estuviese allí enterrado. En vista de esto, y otras informaciones y de no haber parecido cuerpo alguno sobre la Puerta de la Luna en la catedral de Baeza, en donde pensaron Jimena y otros que estaría oculto el de S. Pedro Pascual de Valencia, se vino á concluir que era de este y no de D. Gonzalo el cuerpo santo que estaba en la citada bóveda del altar mayor; y así lo delaró después el Sr. Obispo Cabrejas como se dirá en otra parte.

Finalmente, no hace fuerza alguna la inscripción puesta al pié del retrato de D. Gonzalo en la sala de los Obispos del Palacio de esta Ciudad, pues se escribió 150 años adelante en tiempo del Sr. D. Sancho Dávila, valiéndose para la coordinación y serie de los Obispos del Memorial que formaron los canónigos D. Gil Dávalos Zambrana y Alonso de Salazar Frias, por orden del Sr. Sarmiento; y estos mismos se hacen cargo de la falta de escrituras y otros documentos seguros; por donde se vino á confundir la memoria de un Obispo con la del otro, ignorándose la muerte de D. Gonzalo en Sevilla.



VI

Por ser brece y compendiosa la Vida ó hagiografía que de S. Pedro Pascual escribió en el primer tercio del siglo XVII (1614) el Maestro mercenario Fr. Juan de Villegas Pardo, natural de Jaén, y porque los lectores conozcan sus bellezas literarias y aprecien la divergencia que existe entre sus noticias biográficas y las que se recogen de las Bulas de Bonifacio VIII, se incluye en este Apéndice;

## DEL SEXTO OBIFPO DE IAEN DON PEDRO EL MARTIR

Con razon fon culpados los hijos defia Ciudad en el poco cuidado, que han tenido, dexando efculpidos los hechos heroicos de los paffados, para que los porvenir eftuvieffen enterados en la verdad, y los agenos eftimaffen fus grandezas: il bien fueron tantas las inquietudes, que los Moros de Granada caufavan con fus entradas a efta tierra, que cuidavan mas de las armas, que de las plumas. Y hafta el vltimo Rebelion, y levantamiento de los Morifeos, Año de 1568, que apaciguó con valor el Señor Don Iuan de Auftria, venciendo, y fugetando a los rebeldes, no las dexaron de la mano los hijos defta Ciudad.

He procurado con todas veras las noticias del Santo Martir Don Pedro, y mayores las he hallado en la Ciudad de Granada que en la de Iacn. Pero no me admiro: porque fu mayor afsiftencia fue en aquella Ciudad, como prifionero de tantos Años, y Operario infigne de la Viña de Dios, y adonde le pufo como en Vniverfidad, para que moftraffe fer Doctor de fu Iglefia, no folo enfeñando en las Claffes de las Mazmorras, adonde avia tanto numero de Dicipulos, que apenas me atrevo a feñalarlo, fino con fus Eferitos, haziendo Dialogos, para enfeñança de Christianos, y refutando con fus razones evidentes la Seta de Mahoma, para concluir á los Moros.

Fué efte Santo Obifpo natural de Valencia, ó fu Comarca: y echafe de ver en vn Libro que compufo, llamado BIBLIA, de los Mifterios de la Fé, en lengua Valenciana, que dió el Excelentifsimo Señor Marques de Mondejar Don Luis Hurtado de Mendoza á los Padres del Carme Defealços, y eftá en fu Librería. Fue Religiofo de Santa Olalla (afsi fe llaman los Frailes de la Merced) y defpues Obifpo Titular en Toledo, adonde firvió, y adminiftró el Pontifical del Señor Arcobifpo de aquella Ciudad.

Fue electo por los Señores Capitulares del Cabildo de Iaen por los Años de 1294, algo mas, ó menos, eomo confta del Manuferipto, que dexó yn Capitular de la Santa Iglefia de Iaen por los Años de 1428, de quien me embió yn Padre Monje de la Cartuxa algunas apuntaciones, que eftavan en poder del Señor Don Pedro de Caftro y Quiñones, Arçobifpo de Granada, y defpues de Sevilla. El Autor el Doctor Martinez naqural, y Capitular de Iaen. Y efte Santo Doctor, y

Martir fe exercitó defde el dia, que entró en fu Obifpado, en el cumplimiento de fu obligación, fin perdonar al trabajo, ni tener rato, que no fueffe en orden á la enfeñança de los Fieles, predicando, y confeffando por todos los Lugares de la Comarca.

Efte Santo Obifpo fe iba à Granada con Salvoconduto del Rey Moro, para vifitar los cautivos, y confortarlos en la Fé, y focorrer fus necefsidades, hafta que en vna entrada que hizo, fe quedó cautivo: porque le dixeron a el Rey, que no folo hablava con los Chriftianos cautivos, pero que alteraba la Republica, oponiendofe a ella, y a fu Ley, y que avia traido a muchos Moros a fi, convirtiendolos a la Ley de los Chriftianos, y que era traición manifiefta, a que fe devía poner remedio, y no guardar Salvoconduto, fupuesto que el Obifpo avia quebrantado las Leyes comunes contra la Ley, y la Patria.

En efte tiempo Reynava en Granada Amir Mozlemin, llamado por otro nombre Muley Mohamad Addala, el qual juntó á los mayores de fu Corte, y Morabitos de Granada, y confultó el cafo, no tanto por fu palabra, y Letras (debaxo del qual Seguro avia entrado el Santo Obifpo) quanto temiendo a el Rey Don Sancho el Bravo, con quien tenia hechas Treguas, Determinaron todos, fe quedaffe cautivo, y prefo el Santo Obifpo, pues avia quebrantado las Leyes comunes de la Patria, y Religión. Con que luego fuero a dar a las Mazmorras, adonde eftava ocupado en el exercicio, que le traia defde Iaen, que era de enfeñar la Doctrina Chriftiana, y los Mifterios de la Santa Fé

Catholica, y lo aherrojaron, como a los demas cautivos. Efte dia fue de los mas feftivos para fu alma, pues en aquellas prifiones fe gloriava, y mas fiendo padecidas por el cumplimiento de fu obligacion. Exercitavafe el Santo Obifpo en predicar, y confeffar a los eautivos, llenandolos de confuelo. Acordó el Rev. de confulta de los fuyos, que no fe le apretara mucho con prifiones: porque fiendo tan viejo podian acabarle la vida: y que de fu Cautiverio intereffarian vn grande precio con fu refeate. Y como no fe mueve la hoja del arbol fin la voluntad de Dios, movió la de eftos Barbaros a que le dieffen fuelta a el Santo Obifpo, para que mejor pudiera ocuparfe en los exercicios tan de fu gufto, como era enfeñar, y confeffar á los cautivos. Pudo con efto falir, y vifitar á las Chriftianas, que eftavan firviendo en cafas de muchos Moros principales, y con fu doctrina esforzarlas, para que en fexo tan fragil no faltara el cimiento de la Ley, que es la Fé: y a los niños, hijos fuyos, les enfeñava fus Mifterios, Y affimelmo bufcaba focorros, que llevar a los cautivos oprimidos y muertos de hambre.

Por efte tiempo fe vió muy afligida la Santa Iglefia de Iaen viendo a fu Obifpo cautivo. Vnos le culpavan la nimiedad de fu zelo, que primero era acudir a las obligaciones de fu Iglefia. Otros ponderavan fu mucha caridad. Trataron de fu refeate, y embiaron a los Mercaderes Catalanes, que trataffen del con el Rey. El qual pidió vna grande fuma de dinero. Quanta fueffe, no confta: pero con ella fe hizo vna muralla muy dilatada, que oy llaman la muralla del Opifpo. Y algunos quieren fea del refeate del Obifpo Don Goncalo de Zuñiga. Pero la verdad es, averfe hecho con el refeate de efte Santo Obifpo. Pero fue defte modo. Que llevando el dinero á Granada por medio deftos Chriftianos Mercaderes, el Santo Obifpo viendo la mucha falta, que haría, y que halló a los Chriftianos muy faltos de la Fe, y muchas mugeres, y niños, a quien avian engañado los Moros, y hecho renegar, y que eran eftos mayores daños de la Iglefia, que los que caufava en la fuya con fu aufencia, eftuvo toda la noche confultando con Dios, que es el Padre de las luces; y afsi tomó refolución de no falir del captiverio. Fueffe al Rey, y le dixo, que le avia de dar tantos cautivos por aquel dinero, los que él nombrara, y que en otra ocafion fe refeataría él. El Rey fe alegró mucho, porque con effo fe prometía nuevo precio y mas ganancia, Nombró el Santo Obifpo muchos niños, y mugeres, y otros cantivos del Obifpado de Iaen, en que fe concertaron, y falieron libres, Mucho fintieron en Iaen efta accion, por la falta que les hazia fu Prelado: pero mucho edificó ver vna accion tan heroica, y de tanto precio, como renunciar fu libertad, y troearla por vna vida tan arraftrada, y abatida, como fer efelavo de hombres Barbaros, fin ley, ni piedad. Y afsi le eferivió fu Cabildo eon grande fentimiento: á que respondió fatisfaciendo con razones tan fuertes, y tan llenas de zelo de amor de Dios, que no folo quedaron fatisfechos, pero confolados.

Pareciole al Santo, que la carne hazia refiftencia al amor, y caridad, en que eftava encendida fu alma por los Chriftianos cautivos, a quien avia refeatado, y á los que quedavan quifiera refeatar; y aquella noche caftigó fu cuerpo con diciplinas mas de las ordinarias. Y afsi determinó otro dia luego que amaneció, dezir Miffa para confuelo fuyo, y de los cautivos, que quedaron en las Mazmorras. Y folian ayudarle vnos muchachos, á quien el Santo Obifpo avia enfeñado, y a los quales avia refeatado el dia antes.

Salió a la puerta del Baño, á ver fi encontrava con algun cautivo, que fupieffe; y fe le ofreció vn Niño hermofo, con fu jaquetilla, y bonete, a el modo de cautivo, como de edad de quatro Años, y le dixo: Que bufcas Obifpo? Refpondió el Santo: Niño mio, quien me ayude a Mifja. Cuyo eres? Que no te he vifto jamas. Dixo el Niño: Defpues lo fabrás: y yo fe ayudar a Miffa. Dixo el Santo Obifpo: Pues tan pequeño, y fabes? Dixo el Niño: Preguntame, y to verás. Aviendolo examinado, fe viftió, y en la Preparacion, que hizo, le dió a Dios gracias, que a vn Niño tan pequeño le hubieffe dado faber para confuelo de fu alma, y que fupieffe ayudar á Miffa, y lo hallaffe en tiempo, que lo bufcava. En fin, Señor, fon obras de vueftra mano, dezía el Santo Obifpo. Aviendo dicho Miffa, fe pufo a dar gracias a Nueftro Señor, y le hizo cargo del Sacrificio, que avia ofrecido, y que avia ayudado la innocencia de vn niño, en cuya boca (dezia) foleis. Señor, poner vueftra alabanca, como lo dixo el Propheta Rey, Ardia fu corazon tanto en el amor de aquel niño, que no dió gracias tan de efpacio como otros dias. Y fueffe para él, y le dixo: Niño mio, cuyo eres? Tienes padre? Y

respondiole: Padre, y Madre tengo, pero no estan en efta tierra: y tu wwy bien los conoces. Pues que hazes tu aqui? dixo el Santo Obifpo. Vengo à un negocio, que tu fabras, respondió el Niño. Bolvió a dezir el Santo Obifpo. Pues quien fabe ayudar à Miffa, tambien fabrà los Mifterios de nueftra Santa Fé. Preguntame, dixo el Niño, Y el Santo Obifpo le dixo: Ouien es la Santisima Trinidad? Refpondióle tan altamente, qual jamas avia oido, Hizole otra Pregunta. Quien es Iefu-Chrifto? Y refpondiole: Pedro, yo foy Iefu Chrifto, Ves aqui las llagas de mi Paísión. Y por los niños, y cantivos, que has refeatado, quedandote tu en prifiones, me has hecho tu prifionero. El Santo fe arrodilló, y el Niño fe defapareció, quedandofe el Santo Obifpo Don Pedro en extafis. Y bolvió a el cabo de vna gran pieza, bañado de lagrimas, efecto del gozo, que fu alma tenia con los favores, que de Chrifto avia recebido,

Trató el Santo con mayores veras favorecer, y amparar los cautivos, llevandoles quanto podía juntar de las Chriftianas cautivas, que fervían en cafa de algunos Moros principales. Y como el Rey tenía la mira al interés, ponía muchos cautivos en aprieto, para que fe cortaffen, ó eferivieffen á fus tierras, que los refcataffen, ó renegaffen: por lo qual no era folo el mal tratamiento, que les hazian, dandoles de palos, fino que no les davan de comer: y el Santo Obifpo les bufcava, y llevava. Dixeronle vn dia a el Rey, que no confeguia fu intento: porque todos los dias les llevava el Obifpo comida, y regalos. El Rey fe quifo fatisfacer: y al paffar por junto de la Alhambra (que es camino

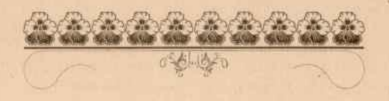
para el Cerro de las Mazmorras, adonde eftavan los cautivos) le falió al encuentro. Y viendo, que en la falda llevava bulto, le dixo: Que llevas aí? Y el Santo refpondió: Vuas flores. Siendo afsi, que era lo que llevava viandas de pan, y otras cofas, y aparecieron flores. El Rey fe quedó como corrido, porque no halló lo que bufcava, ni configuió lo que pretendia. Con que el Santo profiguió fu camino, y les dio el refrefeo, que efperavan los afligidos cautivos, y que el Santo Obifpo acoftumbrava a llevarles todos los dias.

Sus exercicios eran confeffar, y predicar, y confolar los afligidos cautivos, enfeñandoles los Mifterios de nueftra Santa Fé, y quitandolos de algunos errores en que eftavan, y apartandolos de muchos pecados: y juntamente eferivió muchos Libros de Santa Doctrina, que oy eftan en la libreria de San Lorenço el Real del Efeorial, en especial vno contra la Seta de Mahoma el Año de 1300. Y como el Santo nunca fe. ocultó para las Difputas, que tenia, y la Predicacion era en publico, en la qual no folo exortava a el cautivo Chriftiano, fino refutava a el Moro, y reprehendia fu mala Seta, v por lo qual convirtió á muchos Moros a nueftra Santa Fé Catolica, manifeftando fus eferitos, haziendo difputas con los leidos de la ley de Mahoma, y mostrandoles el libro. Con que aviendo llegado todo efto a noticia del Rey (porque los Morabitos le acufaron) aunque de fu refeate intereffava gran fuma de dinero, fe vió obligado a hazer demonftraciones de Iuez, y afsi mandó, que luego al punto le quitaffen la vida, y que por quanto era muy querido afsi de

Moros como de Chriftianos, no fe le dieffe el caftigo en publico, fino que fe la quitaffen adonde quiera que eftuvieffe el Santo Obifpo, Sucedió eftar diziendo Miffal v llegaron los crueles verdugos, v con vn alfange le cortaron la cabeça, y despues pufieron en vna efearpia. Efte cuerpo, y cabeça, dizen hallaron los Padres del Carmen Defealços en vna zanja, que hizieron en fu huerta cerca de los Años de 1580, defuerte, que fe conocía fer vnos huefos de Santo muy blancos: tenia vn Pectoral de Obifpo, y fe halló vna Imagen, que llamavan Nueftra Señora del Sepulcro, Pero en algunos Manuferiptos de Baeca fe dize, que lo traxeron a ella, y que Dios haze muchas mercedes a efta Ciudad por las Reliquias defte Santo Obifpo, y Martir, aunque no fe fabe en que parte pufieron el cuerpo, que por guardado no parece: y es cierto, que, fi eftá, lo pufieron en buena guarda, por las invafiones de los Moros, que cada dia avia en aquella Ciudad. Fue fu Martirio por los Años de 1302, algunos mas, ó menos, fegun el Manufcripto, que me certifica aver vifto el Padre Fray Sancho de Noruega, Monge Cartuxo, en poder del feñor Arcobifpo de Granada Don Pedro de Caftro, En la Capilla del Caftillo de Laen pufieron los antiguos fu Eftatua, pocos años defpues de fu Martirio, y tranfito gloriofo, Y aunque no eftá Canonizado, fiempre han hablado con grande veneración de fu Santidad, y Martirio los feñores Obifpos de Iaen, y el feñor Don Sancho Davila y Toledo por tal lo tiene, como confta del Rotulo, que le pufo. Efte defcuido es de los Cabildos; que a vn Santo,

y Martir tan efelarecido, no ayan cuidado de fus noticias, y de tratarlo en Roma con fu Santidad. Quiera Dios venga tiempo en que lo hagan, para mayor gloria, y honra fuya, y luftre defia Ciudad de Iaen:

De los Anales Eclesiásticos de Jaén por D. Martin Ximena Jurado (pág. 261 y siguientes) quien lo tomó del manuscrito que estaba en poder de Cristobal Gutiérrez del Pozo y Velasco, venino de Jaén, del que á pedimento de la Religión de la Merced y con citación del Promotor fiscal del obispado, se sacó un traslado autorizado por Juan de Alamos Miranda, Gregorio Doncel, Miguel Moreno y Simón Partal del Aguila, notarios mayores de la Audiencia Episcopal.



### VII

SE reproducen también en este Libro (pues unles lo fueron en el Informe) las once Bullas de Bonifacio VIII acerca de S. Pedro Pascual, anteponiendo á eada una de ellas la fecha y resúmen con que, para mayor claridad y distinción, las ilustró el Rdo. P. D. Fidel Fita (B. de la A. Enero de 1892), á fin de que el lector que no las conozca queda evacuar, sí gusta, los lugares que de ellas se citan, y apreciar la divergencia que hay entre las noticias biográficas que del Santo nos dan y las que resultan de la Vida del mismo, recogidas por el mercenario Fr. Juan de Villegas Pardo.

### 1.

13 Febrero, 1296.—Habiendo elegido à San Pedro Pascual para la sede vacante de Jaén, Bontíacio VIII le otorga que pueda retener la posesión del curato de San Miguel de Transmuros en la diócesis de Braga durante un trenio y disfrutar sus emolumentos, en atención à lo mucho que empobrecian la diócesis de Jaén las frecuentes irrupciones de los sarracenos.

In nomine Domini; Amen. Hoc est exemplar authenticum quarumdam Litterarum Apostoticarum fæl. rec. Boni, acii PP. VIII, tenoris (1) sequentis videticet:

Bonifacius Episcopus, servus servorum Dei, Dilecto filio Petro, electo Giennensi salutem et Apostolicam benedictionem.

1 Manuscrito: «de notis».

Meritis tue devotionis inducimur ut te specialis favoris gratia prosequamur. Cum itaque Giennensis Ecclesia, cui tune, vacanti te, tuis exigentibus meritis, prefecimus in Pastorem, a Sarracenorum incursibus in suis facultatatibus lesiones multiplices substineat et iaeturas, teque alias gravia subire oporteat onera expensarum. Nos tibi volentes de alieuius subventionis remedio providere ut facilius valeas incumbentia tibi onera supportare devotionis tue, auctoritate presentium indulgemus ut Abbatiam secularis Ecclesie sancti Michaelis de Transmucis Bracharensis dioceseos, curam animarum habentem, quam promotionis tue tempore, prout asseris, canonice obtinebas, ac eius fructus redditus et proventus eum Episcopatu Giennensi posis usque ad triennium licite retinere; Decernentes Abbatiam predictam interin non vacare, ac irritum et inane si secus super hiis a quoquam quavis auctoritate contigerit attemptari, Constitutione Concilii generalis et qualibet alia contraria super hoc edita non obstante, Proviso quod Abbatia predicta medio tempore debitis obsequiis non fraudetur et animarum cura in ea nullatenus negligatur.

Nulli ergo omnino hominum liceat hanc paginam nostre concessionis et constitutionis infringere. Si quis autem hoc attemptare presumpserit, indignationem omnipotentis Dei et Beatorum Petri et Pauli Apostolorum eius se noverit incursurum.

Datum Rome, apud sanctum Petrum, Idib, Febr., Pontificatus nostri anno Secundo.

Descriptum et recognitum ex registro Litterarum

Apostolicarum eiusdem felicis record. Bonifacii PP. VIII quod adservatur in Archivo secreto Apostolico Vaticano, An. II, Ep. 106; cum quo collatum concordat, salvo etc. In quorum fidem hic me subscripsi et solito sigillo signavi.

Dabam ex Archivo præscripto Idibus Februarii anno Domini 1774, indictione VII. Pontificatus nostri in Christo Patris et Domini nostri, Domini Clementis divina providentia PP. XIV, anno V.

Marinus Zampinius, Arch. Secr. Apostolici Vaticani Praef.

2

27 Febro 1295.— Expone el Papa cómo en razón de la vacante ocurrida en la Sede de Jaén por defunción del obispo D. Juan (1289) fueron elegidos en discordia del Cabildo para sucesores el deán D. Juan Miguel y el canónigo D. Fortún Garcia; los cuales libremente se desistieron y renunciaron á sus respectivos derechos en poder y manos del Pontífice. El cual se reservó la provisión de la Sede y la hizo recaer en San Pedro Pascual manteniéndole en la posesión del curato de San Miguel de Transmuros. La consagración de San Pedro Pascual para obispo de Jaén se ha efectuado en Róma y en el día de la fecha (domingo 27 Febrero, 1296) por manos del franciscano D. Fray Mateo de Aquasparta cardenal obispo de Porto.

Ex registro An. II Litterarum Apostolicarum Bonif. PP. VIII. Ep. 75.

Bonifacius Episcopus, servus servorum Dei, Venerabili Fratri Pedro Episcopo Giennensi salutem et Apostolicam benedictionem.

Licet ad universas orbis Ecclesias, tamquam universalis Pastor earum, iuxta suscepte debitum servitutis considerationis aciem extendamus, de illis tamen cogitamus attentius quas viduitatis pati conspicimus detrimenta, ut eis per nostre sollicitudinis studium de celeri et salubri provisionis remedio succurratur, ne lupus rapax gregem dominicum, pastore carentem, invadat ovesque rapiat et dispergat.

Dudum siquidem Ecclesia Giennensis per obitum bone memorie (1) J. Episcopi Giennensis solatio destituta Pastoris, dilecti fiilii Johannes Decanus et Capitulum eiusdem Ecclesie, vocatis omnibus qui debuerunt, voluerunt et potuerunt commode interesse, die ad eligendum premissa in simul covenerunt; et post tractatus (2) aliquos super hoc habitos inter ipsos, duas ab eis contigit in eadem Ecclesia electiones in discordia celebrari, unam videlicet de memorato Decano et aliam de Fortunio Garsie, Canonico Giennensi, Porro huiusmodi electionis (3) negotio per appellationes tam dieti Fortunii quam quorumdam Canonicorum ipsius Ecclesie ad Sedem Apostolicam legitime devoluto, habitisque apud Sedem predictam processibus in eodem; tandem Johannes Sancii Canonicus Giennensis procurator memorati Decani, habens ab ipso ad hoc sufficiens et speciale mandatum. in venerabilibus fratris nostri Johannis Episcopi Tusculani de mandato nostro resignationem recipientis huiusmodi, memoratus vero Fortunius in nostris manibus omne ius, si quod alterutri dictorum electorum fuerat ex talibus electionibus acquisitum. sponte et libere resignarunt. Nos autem huiusmodi

<sup>1</sup> Manuscrito: Bonifacius mei.»

<sup>2</sup> Manuscrito: «tractus.»

<sup>3</sup> Manuscrito: «electionem.»

receptis resignationibus eorumdem, provisionem ipsius Ecclesie en vice dispositioni Sedis predicte duximus reservandam, Decernentes ex tune irritum et inane si secus super hiis a quoquam quavis auctoritate scienter vel ignoranter contingeret attemptari; ac tamdem paterna volentes sollicitudine precavere ne predicta Ecclesia prolixioris dispendia vacationis incurreret, ad provisionem ipsius cepimus intendere diligenter.

Et pos vigilem quam ad ponendum ibidem approbatam vdoneamque personam apposuimus diligentiam, ad personam tuam, nobis et fratribus nostris ob tuorum exigemtiam meritorum acceptam, oculum direximus nostre mentis; teque, tune Abbatem secularis Ecclesie sancti Michaelis de Transmuris Bracharensis Diocesis, ipsi Ecclesie Giennensi de Fratrum corumdem consilio in Episcopum prefecimus (1) et Pastorem, causam et administrationem illius in spiritualibus et temporalibus tibi plenario committendo; ac deinde per venerabilem fratrem nostrum M. Episcopum Portuensem fibi manus fecimus consecrationis impendi, firma de te concepta fiducia quod, cum sis vir multa discretione conspicuus, morum generositate preclarus, fecunditate scientie preditus, in spiritualibus providus et temporalibus circumspectus, memorata Ecclesia Giennensis per tue circumspectionis industriam et providentiam circumspectam, dex-

Manuscrito: spraficimus.

tera Domini tibi assistente propitia, preserbatibur a noxiis et salutaria suscipiet incrementa.

Jugum itaque Domini pronpta devotione suscipias et suavi eius oneri reverenter colla submittas, curam ed administrationem ipsius Ecclesi Giennensis tue gubernationi commisse sie exercens sollicite fideliter et prudenter quod de talento tibi credito dignam possis reddere rationem, nosque nom inmerito gratulari possimus in Domino cum spe, cuam de tua bonitate concepimus, fuerimus nom fraudati.

Datum Rome, apud sanctum Petrum, quarto Kalend, Martii, Pontificatus nostri anno Secundo.

En el manuscrito va seguida esta bula de un extracto del tomo primero de obligaciones de la Cámara Apostólica que dá razón de las bulas 3, 4, 5, y 7. Dice así:

Ex To. primo oblig. Camer, pág. 4.

Die 6 Sept. 1296.

Episcopus Giennensis promisit pro communi servitio Pape et Collegii XXII Card, mille flor, auri a kalend. Dec proximi futuri ad annum.

3,

13 Marzo 1296. El Papa autoriza al Santo para que pueda tomar á muturo 1.400 florines de oro con el fin de ocucrir a los gastos hechos y por hacer en Roma.

Ex citato registro, Epistola 93.

Bonifacius, etc., Venerabili fratri Petro Episcopo Giennensi salutem et Apostolicam benedictionem.

Cum, sicut in nostra proposuisti presentia constitutus, tam pro tuis necessariis quam pro Ecclesie Gieunensis negotiis apud Sedem Apostolicam expediendis utiliter, te subire oporteat magna oner a expensarum, nobis humiliter supplicasti ut usque ad summam mille quadringentorum florenorum auri, mutuum contrahendo, etc., ut in forma, etc.

Datum Rome, apud sanctum Petrum, Idibus Martii, Pontificatus nostri anno Secundo.

4

38 Marzo 1290. Notifica Bonifacio VIII à Bernardo Saisset, obispo de la diócesis de Pamiers, nuevamente erigida, y à dos canônigos, uno de Lichfiel (Inglaterra) y otro de Florencia, cómo en esta última ciudad se dispone San Pedro Pascual à realizar el empréstito sobredicho.

## Epistola 94.

Bonifacius, etc. Venerabili fratri (B.) Episcopo Apamiarum et dilectis filiis Magistro Ranaldo de Vitello Lichefeldensis et Piato de Castro Florentine Ecclesiarum Canonicis salutem et Apostolicam benedictionem.

Exponente pridem nobis venerabili fratre nostro Petro Episcopo Giennensi quod tam pro suis, etc. (ut in proxima superiori epistola 93), ac supplicante ut usque ad summam mille quadringentorum florenorum auri mutuum contrahendi etc., usque auxilio et exceptionibus eisdem a dilectis filiis Umileone Ducte et Rizzo Salguiani mutuantibus pro se, ac Maso et Salligano Ducte ac ceteris corum sociis civibus et mercatoribus Florentinis pro necessariis et negotiis eisdem mutuo, etc.

Datum Rome, apud sanctum Petrum, x kal. Aprilis, Pontificatus nostri anno Secundo.

15.

15 Marzo 1298. En atención á la carta que el Santo, estando cautivo en Granada, habís escrito á Bonifacio VIII, este le condona la obligación de los mil florines, que había vencido en 25 de Diciembre de 1297.

Ex registro ann. IV einsd. Pontif. Epistota 79.

Bonifacius, etc. Venerabili fratri... Episcopo Giennensi salutem, etc.

Amaricavit (1) tabernaculum mentis nostre flebilis tue adversitatis eventus, et ad compasionis incendia nos adduxit. Nam, sieut nuper ex parte tue fraternitatis accepimus, dum primem visitares diocesim predicando populo ac eum ad defensionem fidei et patrie informando, et corroborando fideles, Saracenorum inmanitas te ac quosdam alios de comitiva tua, elericos et laicos, cactialiter (2) comprehendit; qui te ac illos ad Regem Granate aduxere captivos, sub cuius estis carcere miserabiliter mancipati. Nos itaque tibi super tante afflictionis causa compatientes ab intimis, libenter tibi remediis consolationis occurrimus et votiva solamina ministramus.

Cum igitur dudum, tempore promotionis tue ad Episcopatum Giennensem, pro servitio tam Camere nostre quam Collegio venerabili fratrum nostrorum S. R. E. Cardinalium, ratione promotionis huiusmodi faciendo, te duxeris ipsis Camere et Collegio in mille florenorum auri apud Sedem Apostolicam obligan-

<sup>1</sup> Manuscrito: -Amicaverit. -

<sup>2</sup> Sic.—El sentido es que le dieron aras invidiosamente, cogiéndolos desprevenidos y armándoles emboscada.

dum; Nos ut ab servitio liberatus tuam et predictorum captivorum redemptionem commodius valeas procurare, tuis supplicationibus inclinati, de predictorum fratrum nostrorum consilio et assensu predictos mille florenos et huiusmodi tibi servitium de gratia remittimus speciali, te ab omni obligatione seu missione, quam propterea tam Camere quam Collegio supradictis vel alii sen aliis quibuscumque pro Nobis et ipsis Camere et Collegio fecisse noscaris, totaliter absolventes; ita quod ad satisfactionem aliquam de huiusmodi pecunia et servitio tu et succesores tui, Giennenses Episcopi, nullatenus teneamini, nec ad id valeatis quomodolibet coartari. Te insuper ab omni excomunicationis suspensionis et interdicti sententia, si quam, etc., ob defectum solutionis dicte peeunie forsitan incurristi, presentium auctoritati absolvimus; et tecum misericorditer dispensamus super irregularitate si quam forsitan incurristi te inmiscendo divinis; abolentes ate omnem notam sive infamiam si quam propterea contraxisti, ita quod in nullo possit tibi evici vel obesse.

Nulli ergo, etc., hanc paginam nostre remissionis, absolutionis, dispensationis et abolitionis infringere, etcétera,

Dat. Rome, apud sanetum Petrum, Idibus Martii, Pontificatus nostri anno Quarto.

6.

<sup>7</sup> Mayo 1398. Comisiona al arcediano y al chantre de Jaén para reprimir 4 los invasores de los bienes de la Mitra, y obligarles 4

satisfacer en justicia à los procuradores del obispo cautivo, bajo censura inapelable de excomunión.

Ex reg. Anno IV. Ep. 331.

Bonifacius, etc. Dilectis filiis... Archidiacono et Cantori Ecclesic Giennensis salutem, etc.

Venerabili fratri nostro P. Episcopo Giennensi nuper per suas litteras intimante Nobis, accepimus quod cum ipse pridem suam diocesim, prout ad ipsius spectabat officium visitaret, captus extitit a perfidis Saracenis, et adhue detinetur corum diro carceri, quod dolenter referimus, mancipatus; ex quo nonnulli, ceca cupiditate seducti debitam ad Deum et cius Ecclesiam ac ministros reverentiam non habentes, ad invadendum rapiendum occupandum et detinendum bona, ad Episcopalem mensam Giennensis Ecclesie spectantia, co audacius insolescunt quo minus, codem Episcopo sie detento, (cum) qui bona cadem tucatur inveniunt obiectorem.

Nos igitur qui paternis affectibus eidem Episcopo sie afflicto compatimur, huiusmodi pravorum conatibus obviare volentes, discretioni vestre, de qua fiduciam gerimus in Domino specialem per Apostolica scripta mandamus quaternus vos, vel alter vestrum, per vos, vel alium seu alios, omnes occupatores invasores raptores et detentores, quicumque fuerint, etiamsi forsan de Ecclesia vestra vel cuiuscumque conditionis extiterint, tam dictorum bonorum quam corum que de predictis bonis olim ante promotienem ipsius Episcopi, Ecclesia Giennensi vacante, invasa rapta fuerint vel etiam occupata, ac illorum etiam

que invadi rapi aut occupari eodem Episcopo sie detento, contigerit in futurum, quod ca omnia postquam
vobis de huiusmodi invasione raptu vel occupatione
constiterit, procuratoribus dieti Episcopi sine qualibet difficultate restituant, ac de dampnis et iniuris super hoc illatis satisfactionem exhibeant competentem,
monitione premissa, per censuram ecclesiasticam,
appellatione remota, ratione presentiom compellatis;
Non obstante si aliquibus ab Sede Apostolica sit indultum quod excommunicari suspendi vel interdici
non possint per litteras Apostolicas, non facientes
plenam et expressam ac de verbo ad verbum de
indulto huiusmodi memtionem.

Datum Rome, apud sanetum Petrum, Nonis Maii Pontificatus nostri anno Quarto.

7.

29 Enero 1300. A San Pedro Pascual y á su Cabildo de Jaén. Bonifacio VIII ratifica las provisiones que hiro el Santo; nombrando arcediano de Baeza á D. Fernando Ibáñez, que lo era de Ubeda; arcediano de Ubeda, al chantre García Pérez; chantre al tesorero Fernán Martinez; y tesorero, en fin, al canónigo Juan Sánchez; si bien el proveer de estos cargos, estando el obispo cautivo y ausente de su diócesis, no le competia.

Ex codem reg.°, ann. VI. Ep. 16.

Bonifacius, etc. Venerabili fratri Petro Episcopo, et dilectis filiis Capitulo Giennensi, salutem, etc.

Sincere devotionis affectu, quem ergo Sedem Apostolicam geritis promeretur ut petitiones vestras, quantum cum Deo possumus, ad exauditionis benigne gratiam admittamus. actoritate apostolica ex certa scientia confirmamus et presentis scripti patrocinio communimus.

Exposita siquidem Nobis vestra petitio continebat quod in Ecclesia Giennensi dignitatum et officiorum eiusdem Ecclesie collatio ad Giennensem Episcopum dinoscitur pertinere; quodque, vacante dudum Archidiaconatu Biaciensi in eadem Ecclesia, tu, frater Episcope, in Saracenorum potestate existens Archidiaconatum ipsum Fernando Iohannis tune Archidiacono Ubetensi in predicta Ecclesia, et Archidiaconatum predicti Fernandi Garsie Petri ipsius Ecclesie Cantori, Cantoriam vero ipsius Garsie Fernando Martini (Thesaurario), neenon Thesavrariam ciusdem Ecclesie (Iohanni Sancii) (1) Canonico contulisti, Quare suppliciter postulastis a Nobis ut collationes predictas confirmare de benignitate Sedis Apostolice dignaremur,

Nos itaque vestris supplicationibus inclinati collationis predictas, sicut alias provide facte sunt, ratas et gratas habentes, cas non obstante nostra (2), per quam ad Capitulum Ecclesie, cuius Episcopus sic detinetur captivus, in spiritualibus et temporalibus administratio pertinet, donec ipsum Episcopum libertati restitui vel per Sedem Apostolicam aliud ordinari contingat, vel alia qualibet constitutione contraria,

2 Sexti Decretalium, lib. I, tit. VIII, cap. 1

<sup>1</sup> Manuscrito: «prædictæ» en lugar de «loanni Sanci », que firma como tesorero en el acta de elección (3 Marzo (301) del obispo García Pérez.

Nulli ergo omnino hominum liceat hanc paginam nostre confirmationis infringere vel ci ausu temerario contraire, Si quis autem hoc attemptare presumpserit, indignationem omnipotentis Dei et beatorum Petri et Pauli Apostolorum eius se noverit incursurum.

Daum Laterani IIII (1) kalend, Februarii, Pontificatus nostri anno Sexto.

8.

29 Encro 1300. A los arcedianos D. Fernando Ibáñez y D. Garcia Pérez y al tesorero D. Juan Sánchez, intimándoles que de los londos de Cruzada, destinados á la redención de cautivos, tomen hasta dos mil doblas de oro para entrar en las cinco mil, que San Pedro Pascual había prometido al fijarse el precio de su rescate.

Ep. 17.

Bonifacius, etc. Dilectis filiis... Beacensi et... Ubetensi Archidiaconis, ac... Thesaurario Ecclesie Giennensis salutem etc.

Nuper (2) ad nostrum pervenit auditum quod, dum venerabilis frater noster Petrus Giennensis Episcopus pridem ad civitatem Giennensem fiducialiter remearet, tandem cum prope civitatem ipsam existeret a Saracenis vicinarum partium captus fuit et carcera-

# Manuscrito: 44.9

<sup>2</sup> En 15 de Marzo de 1298 había llegado á manos de Bonifacio VIII la carta que el Santo le envió, notificándole su cautiverio. Los pormenores que dá el Papa en esta bula provienen indudablemente de otra comunicación posterior. El santo obispo y su Cabildo escribieron al Papa (Diciembre, 1299?) la petición de la que se hace mérito en la bula 7.

libus vinculis mancipatus, qui adhue in illis asseritur nequiter defineri Nos autem Episcopi prelibati angustiis et presuris pio compatientes affectu eiusque doloribus condolentes, operose sollicitudinis studium libenter impendimus ut ab huiusmodi vinculis celeriter liberetur.

Cum litaque, sieut pro certo didicimus, prefatur Episcopus, squaloribus careeris pregravatus, pro liberatione sua quinque millia duplarum auri se promiserit soluturum, et ad huiusmodi pecuniam persolvendam Giennensis Ecclesie non sufficiant facultates, discretioni vestre per Apostolica scripta mandamus quatenus duo millia duplaum auri corum omnium que beneficio cruciate (1), ut patrie verbis utamur, pro redimendis captivis in Hispanie partibus exhibentur, dummodo in huiusmodi exhibitis tantum vel etiam plus existat, alioquim quantum reperitur in eis, eidem Episcopo, vel procuratori seu procuratoribus eius, nomine in huiusmodi sue redemptionis seu liberationis subsidium convertenda faciatis auctoritate nostra per vos, vel per alium seu alios, integraliter exhiberi, contradictores per censuram ecclesiasticam appellatione postposita compescendo; Non obstante si aliquibus cuinscumque ordinis pre(e)minentie conditionis aut statut a Sede Apostolica sit indultum quod interdici suspendi vel excommunicari non possint per litteras diete Sedis, non facientes plenanm et expressam de indulto huiusmodi mentionem, et qua-

r Manuscritoc cerucis.

libet alia prefate Sedis indulgentia generali vel speciali cuiuscumque tenoris existat, per quam presentibus non expressam vel totaliter non insertam effectus presentium impediri valeat quomodolibet vel differri, et de qua in nostris litteris plenam et expressam ac de verbo ad verbam oporteat fieri mentionem.

Datum ut supra.

9.

29 Enero 1300. A los arzobispos, obispos, abades y priores de España, encarecióndoles la necesidad que tenía de su caritativo concurso San Pedro Pascual para salir libre de cautiverio.

Epist. 18.

Bonifacius, etc. Benerabilibus fratribus universis Archiepiscopis et Episcopis, et dilectis filiis Abbatibus et Prioribus, exemptis, et non exemptis per Hispaniam constitutis, Salutem, etc.

Paterne sollicitudinis cura Nos ammonet ac inducit apostolice pietatis affectus ut vos ad ca que redduntur in oculis divine maiestatis accepta, caritatis opera continent, vestreque salutis respiciunt incrementa, nostris litteris excitemus.

Sane divulgatis fame relatibus, quos fidedigna comitatur assertio, nuper auribus nostris insonnuit quod, cum venerabilis frater noster Petrus Episcopus Giennensis, pridem de certis partibus ad eivitatem Giennensem fiducialiter remearet, ac tandem civitati predicte vicinus existeret, a Saracenis tune in insidiis constitutis, ausu nephario captus fuit, et careeralibus vinculis nequiter mancipatus, in quibus adhue non sine multa nostri Redemptoris offensa et magno episcopalis dignitatis obprobio gravique fidelium scandalo noscitur detineri. Revera multimodis Episcopi memorati meroribus affectuose compatimur, condotemus doloribus, turbationibus conturbamur, cum illate ministris Domini, Prelatis Ecclesiarum, iniurie, qui gregis dominici curan gerunt, Apostolicam Sedem contingere dinoscantur; propter quod, ad ipsius celerem liberationem Episcopi, opem libenter et operam impertimur.

Cum itaque sieut fidedigna relatione comperimus. prelibatus Episcopus, squaloribus careeris pregravatus, ut ab huius (modi) liberetur ergastulo (ac) vinculis absolvatur quinque millia duplarum auri se promiserit soluturum, et ad quantitatem huiusmodi persolvendam exiles Giennensis Ecclesie nequaquam sufficiant facultates, universitatem vestram rogamus et hortamur attente ac obsecramus in Filio Dei Patris, quatenus pro divina et Apostolice Sedis reverentia gravibus eiusdem Episcopi angustiis et pressuris quas sibi, prout verisimiliter creditur, feda definentium ipsum conditio incrementat, pio compatientes affectu, eidem in tante tamque urgentis necessitatis articulo per vos vestrosque subditos religiosos et alios curetis celeriter et liberaliter subvenire, ut vestri iuvaminis oportuna interventione suffultus a vinculis absolvatur eisdem pristine libertatis dulcoribus refovendus, illam in hoc efficaciam impensuri ut apud Eterni Regis elementiam erescatis eumulo meritorum, penes Nos gratia, et apud fidelium populos clara fama.

Datum ut supra.

#### 10.

29 Enero 1300. Confiere la administración de la diócesis de Jaén al deán D. Juan Miguel.

Ep. 19.

Bonifacius, etc. Dilecto filio... Decano Ecclesie Giennensis salutem, etc.

Ex debito Pastoralis tenemur officii ut circa statum Ecclesie Giennensis, sui Pastoris ad presens destitute presidio, paterne considerationis intuitum extendentes, sibi tamquam devote Sedis Apostolice, filie, in huismodi necessitatis articulo apostolice provisionis auxilium impendamus ne forte post posita, seu relieta neglectui spiritualiter et temporaliter cogatur dispendia esperiri. Habet siquidem fidedigne relationis assertio quod, cum venerabilis frater noster Petrus Giennensis Episcopus pridem ad eivitatem Giennensem secura fiducia remearet, a Sarracenisillarum partium, non longe a civitate predicta nephariis ausibus captus fuit et carceralibus vinculis mancipatus, in quibus adhue non sine divine maiestatis offensa et Episcopalis dignitatis obprobrio noscitur detineri.

Nos autem, circa miserabilem statum Episcopi supradicti pie compassionis gerentes affectum ac volentes paterne sollicitudinis studio ciusdem Ecclesie obviare dispendiis, iocturis occurrere, ac utilitatibus quantum cum Deo possumus providere, tibi, de cuius fidelitate ac discretione specialem in Domino fiduciam obtinemus, plenam et liberam ipsius administrationem Ecclesie in (spiritualibus et) temporalibus, quosque memoratus Episcopus pristine restitutus extiterit libertati, aut eirea statum eiusdem Ecclesie per Apostolice Sedis circumspectam providentiam aliud contigerit ordinari, non obstante nostra per quam ad Capitulum Ecclesie, cuius Episcopus sic detinetur captivus, huiusmodi administratio pertinet, vel qualibet alia constitutione contraria, autoritate apostolica duximus commitendan.

Datum ut supra.

#### 11.

29 Enero 1300, Al Cabildo de Jaén. Le intima la precedente. In enmdem modum.

(Bonifacius etc.) Dilectis filiis Capitulo Ecclesie Giennensis salutem etc.

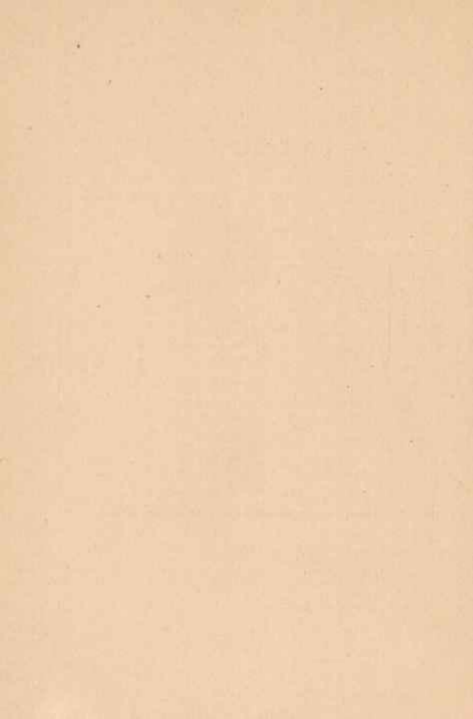
Ex debito etc. supra usque providere Dilecto filio Decano Ecclesie Giennensis, cuius fidelitate etc. supra verbis competenter mutatis usque committendam.

Quocirca universitati vestre per apostolica scripta mandamus quatenus, preddictum Decanum honeste tractantes, sibi administrationem huiusmodi exercenti obedire humiliter, ac ipsius mandatis salubribus devote intendere studeatis. Alioquin sententiam, quam ipse propter hoe rite tulerit in rebelles, faciemus auctore Domino usque ad satisfactiomem condignam inviolabiliter observari.

Datum ut supra.

El P. Vitlanueva indicó la procedencia de este manuscrito, acotándolo de su puño y letra: «Ex Archiv(o) Regii Coenobii B. Mariae del Puig B. Mariae de Mercede Redemptionis Captivor(um), n. 52 B.»





# ÍNDICE

#### Introducción

Motivos y objeto de estos Estudios dirigidos à disipar dudas y robustecer autoridades. Fuentes de donde los biografos mercenarios recogen sus afirmaciones para escribir la Vida de S. Pedro Pascual. Debilidad é ineficacia de sus argumentos, Szan rrima rigula de S. Agustin, seguida por los críticos. La verdad histórica y la inseguridad de la tradición humana.-Origen en Jaén de la difundida por los mercenarios á mediados del siglo XV sobre el caracter de Religioso profeso de su orden, con que digeron estaba dotado S. Pedro Pascuat, obispo de jaén y martir. Expediente que para acreditario canonicamente incoaron tres sigios y medio después de su muerte.-Auto de aprobación, mandando que se renovara la imagen del Santo y se pintara con hibito mercenario,--: Otra regla de crítica para resolver los casos dudosos. Puntos esenciales que se dilucidan en es-

33 ml 25

#### ł

# ¿Fué S. Pedro Pascual religioso de la Merced?

Dudas del historiador D. Vicente de la Fuente y de otros antiguos y modernos, que acepta el autor de estos Estudios.—Afirmaciones de la tradición mercenaria.—Pruebas ind rectas conque sustentan esas afirmaciones.—El Santo no fos caballero profeso ni sacerdote de la orden de la Merced.—El sepulero de la puerta de la Lanta de la Catedral de Barra, ni guardaba sua restos ni le pertenecia.—Se infiere por la recta y natural interpretación de su inscripción, que fué dedicado como amutano al obispo D. Nicolás de Biedma.—Monumentos que en la ciudad de Jaén acreditan el carácter de gusto gótico predominante

en los siglos XV v XVL

380

Reputación de los argumentos positivos. Análisis detenido de ellos La estatua del castillo de laén.—El códice de Gerona.—El testimonio de Fray Nadal Gaver, XX Maestro general de la Merced. La inscripción carmelitana de Granada, El testamento de Gerônimo de Torres y el juicio y autoridad de la Iglesia, que son los que el novisimo biógrafo del Santo considera irrefutablez.-Examen critico del expediente entablado por el Comendador de la Merced de Jaén en 1645, y omisiones que se notan en su procedimiento y sustanciación.—Ojeada biográfica à Pedro Pascual, según la tradición mercenaria, y critica de ella. Error del P. Valenzuela al suponer que S. Juan de Transieur, en la provincia de Orense, es el S. Miguel de Transmures en las cercanias de Braga. - Concluvese con la autoridad de las Bulas de Bonifacio VIII, que si el Santo no fué obispo titular de Granada ni auxiliar de Toledo por no constar en las dichas bulas, tampoco fué fraile mercenario, por no expresarse en ellas, según la práctica de la cancilleria pontificia, que procedía de la Orden de la Merced .- Fué nada más que sacerdote secular, y cura de la Ig esia secular de Transmuros. Páginas. . . .

37 al 176

#### TE:

# ¿Qué clase de martirio sufrió en Granada S. Pedro Pascual?

Documentos auténticos del tiempo en que murió el Santo y referentes al mismo acontecimiento, que no comprueban el concepto del martirio. Dos versiones distintas de la tradición sobre tan importante hecho, la versión primitiva ó giennense, y la versión posterior ó mercenaria. La primera afirma que el Santo "fue martir del mal tratamiento de los moros, la segunda, "que fué degollado, La giennense tiene en su apoyo, además de los antiguos y reputados escritores locales, la autoridad de las Bulas de Bonifacio VIII que expresamente manifiestan, que el

Santo sufria en su prisión y cautiverio, bárbaros y hasta crueles tratamientos. La segunda dice apoyarse en la autoridad de 30 biógrafos del Santo, que figuran en el proceso de canonización. La critica los reduce con exactitud à cinco: 1.º Constituciones mercenarias, 2," Hern, Panneels, 3," Fr. Francisco de Santa María. 4.º Maestro Francisco Rus Puerta y el Maestro Fr. Juan de Villegas l'ardo.-Juicio critico, científico, histórico y literario del trabajo por por ellos prestado. Su importancia negativa. Belleza literaria de la biografia del "sexto obispo de Jaén (S. Pedro Pascual) escrita por Villegas-Pardo, y errores históricos y cronológicos que la deslucen. Cotejo entre sus noticias y las de las Buias de Bonifacio VIII. No se puede aceptar el testimonio de los escritores citados. Se recharan los tres últimos, además, por estar contagiados del espírito y doctrinas de los Falsos Creniemes. Se acepta, pues, como más conforme á la Regia establecida de critica, la versión giennense sobre el martirio del Santo: Suirio en Granada el de los "malos tratamientos, Pags.

177 hl 255

#### m

# ¿Escribió S. Pedro Pascual en castellano el libro llamado Biblia parva ó pequeña?

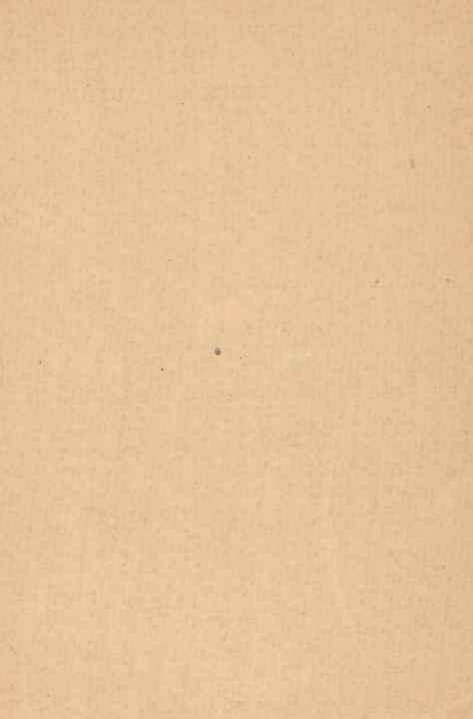
Divergencia de parecer entre dos célebres criticos españoles. Amador de los Rios afirma que lo escribió en castellano y para los súbditos de Castilla que estaban cautivos; el P. Fita propende 4 creer que fué en lemosin, por contarse también en el cantiverio gran número de subditos aragoneses. Se discaten las razones que uno y otro alegan. - Ventajas que para la enseñanza y uniformidad de la instrucción catequista de los cautivos tenía el ser escrito el libro en un solo idioma que los más entendieran. Tintura que los aragoneses poseian de las disputas con los judios, de la que carecian los castellanos. Idioma vulgar aragonés que, como el navarro, tenia-y aun tiene-afinidad con el castellano.-Creencia fundada, hasta con la autoridad del Santo-pues dice que escribió sus libros en nuestro lenguaje vulgar-de que el de la Riblia paren fué también en castellano. No es óbice que se desconozca ó no exista códice en dicho idioms. Diversos textos lemos nes (cata488

lan y valencianos) que se conocen. No son conjus literales unos de otros.-El P. Valenzuela tiene por primitivo y legitimo al catalán; pero su opinión es singular: name is ha seguido. El vocablo arábigo acino, reconstruido por el P. Fita, y ahora descompuesto por el P. Valenzuala.-Alteración de capítulos, reducción de unos, ampliación de otros, noticiaque constan en estos, y en aquellos no. - Impropiedades y repeticiones en el prologo de todos, inducenà creer, que el libro fué escrito en una lengua extraña á la lemosina, (catalana y valenciana) que no pudo ser otra más que la castellana. Olvido del traductor ó compendiador del libro, de la Santa Verórtica de Jaén. S. Pedro Pascual habria recordado la de «u iglesia más fácilmente que la de Roma. Debe atribuirse ese olvido al traductor, ó ser añadidura suya. -Breve resumen. Desco de que se coleccionen y publiquen las obras del Santo.-Protesta del autor. 

247 al 321

# APÉNDICE DE DOCUMENTOS

| L. Sobre la existencia de San Miguel de Transmu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| ros, en Portugal, Páginas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 325 2 529   |
| II. Bula de Clémente V que expresa la condición de                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |             |
| Religioso de Fray Simón. Páginas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 331 al 334  |
| III. Cautivos y Redentores; artículo en que se mani-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |             |
| fiesta que hasta los dos maestros generales,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |             |
| elér gos y láicos de la Merced, usaban la preno-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |             |
| minación de fray. Páginas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 333 8 340   |
| IV. Testamento del Obispo de Jaén D. Nicolas de                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
| Biedma, en que no consta existieran en dicha                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |             |
| ciudad los frailes mercenarios en 1382. Páginas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 341 al 347  |
| V. Fragmento de un libro inédito del Deán de Jaén                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 22.5 SEVIII |
| D. José Martinez Maras, en el que se justifica                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |             |
| que el Obispo D. Gonzalo de Stuñiga o Zuñiga                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |             |
| murió en Sevilla y no en Granada. Páginas.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 349 01 354  |
| VI. Vida del "Sexto Obispo de Jach., (S. Pedro Pas-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             |
| cual), por fray Juan Villegas Pardo, Páginas, .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 355 al 301  |
| VII. Bulas de Bonifacio VIII sobre S. Pedro Pascual,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |             |
| con los resumenes del P. Fita, tomadas del                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |             |
| Reletin de la Academia de la Historia, Páginas,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 365 al 382  |
| the same of the sa |             |



# DEL MISMO AUTOR

APUNTES históricos sobre el movimiento de la Sede Episcopal de Jaén, y séries correlativas de sus Obispos.

DISCURSO en loor del Rey Don Cárlos III.

DICTÁMEN sobre la Exposición Provincial de Jaén.

DISCURSO sobre el origen, desarrollo y perfección á que llegó con el génio poético de Calderón de la Barca, el arte dramático en España.

JUICIO crítico sobre el "Saggio istórico San Giovanni della Croce...

LA VERDAD de la tradición del Descenso de la Santisima Virgen María á la ciudad de Jaén en el año 1430.

NOTICIAS para la vida del Venerable siervo de Dios Gutierre Gonzalez Doncel, fundador de la Santa Capilla de Jaén.

VARIOS escritos.

INFORME histórico-crítico sobre San Pedro Pascual.



